Fighul Hadits: Jurnal Kajian Hadits dan Hukum islam
Vol 1, No 2, 2023. Hal. 125-140, ISSN (Print): 2986-3961_ISSN (Online): 2986-2434
DOl:

Analisa Hukum Adat dan Hukum Islam Dalam Tradisi Rokatan

Imam Syafi’i
Universitas Islam Zainul Hasan Genggong Probolinggo
afafzuhri@gmail.com

Muhammad lhwan
Universitas Ibrahimy Sukorejo Situbondo
Mihwan1982@gmail.com

Abstract

This research aims to examine the rokat (ruwatan) tradition, which has become a habit of
Islamic communities in Indonesia. With field research that uses a qualitative approach,
analyzing the events and messages in this research will emerge naturally, naturally and as
is. Rokat is a custom, some consider it a belief. Islam views that there are two kinds of
customs, customs that are permissible (permissible) and customs that are haram. If there
is a belief or belief that rockat will eliminate bad luck then it is considered polytheistic, if
it is not implemented then life will be in trouble. Meanwhile, if the aim of the community
doing ruwatan is to hope for goodness by asking Allah which is only symbolic, hoping for
good for the future, this is permissible.

Keywords: Rokat, Custom, Islamic Law

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji tradisi rokat (ruwatan), dimana telah menjadi
kebiasaan masyarakat Islam di Indonesia. Dengan penelitian lapangan yang
menggunakan pendekatan kualitatif, menganalisa peristiwa-peristiwa dan pesan-pesan
dalam penelitian ini akan dimunculkan secara alami, wajar, dan apa adanya. Rokat
merupakan adat, ada pula yang menilainya sebagai kepercayaan. Islam memandang, adat
itu ada dua macam, adat yang mubah (boleh) dan adat yang haram. Adanya keyakinan
atau kepercayaan bahwa dengan rokat akan menghilangkan nasib buruk maka termasuk
musyrik jika tidak dilaksanakan maka hidupnya akan celaka. Sedangkan apabila tujuan
masyarakat melakukan ruwatan untuk mengharap kebaikan dengan meminta kepada Allah
yang hanya bersifat simbolis, mengharap yang baik untuk masa yang akan datang, hal ini
diperbolehkan.

Kata kunci: Rokat, Adat, Hukum Islam

PENDAHULUAN

Tradisi (Bahasa Latin: traditio) atau kebiasaan dalam pengertian yang paling
sederhana adalah sesuatu yang telah dilakukan untuk sejak lama dan menjadi bagian
dari kehidupan suatu kelompok masyarakat, biasanya dari suatu negara, kebudayaan,
waktu, atau agama yang sama. Hal yang paling mendasar dari tradisi adalah adanya

informasi yang diteruskan dari generasi ke generasi baik tertulis maupun (sering kali)

125


mailto:afafzuhri@gmail.com
mailto:Mihwan1982@gmail.com

Rofiatul Ubaidillah, Said Kurnia Ramdhani

lisan, karena tanpa adanya ini, suatu tradisi dapat punah. Seperti prosesi upacara selamatan
atau rokatan yang dilaksanakan dengan metode pertunjukan tari-tarian tradisional dan
mandi kembang yang hingga saat ini masih terus dianut dan dilaksanakan secara turun
temurun sebagai tradisi. *

Tradisi rokatan adalah upacara tasyakuran untuk membuang kesialan pada diri
seorang anak agar menjadi selamat dalam menjalani kehidupan. Masyarakat Desa
Tanjungsari Kec. Krejengan melakukan tradisi rokatan agar si anak kehidupanya nanti
akan lebih baik dalam menjalani kehidupan dan terhindar dari marabahaya dan
kesialan. Biasanya mayoritas tradisi rokatan ini dilakukan apabila salah satu dari anak itu
akan melakukan pernikahan, sebelum diadakan pernikahan maka harus ada tradisi rokatan
terlebih dahulu, tapi ada juga sebagian masyarakat yang melakukan tradisi kapan saja
kalau mereka benar-benar sudah berkeinginan mempunyai hajat untuk melakukan tradisi
rokatan untuk anaknya. Seperti contoh yang dilakukan pada masyarakat Desa Randuputih
Kecamatan Dringu Kabupaten Probolinggo ngerokat anaknya dengan cara menggelar
selametan dengan mengundang tetangga dan tokoh agama setempat.

Masyarakat Masyarakat Desa Tanjungsari Kec. Krejengan mempercayai dengan
adanya musibah dan kesialan yang datang pada diri seorang anak yang belum diadakan
tasyakuran tradisi rokatan, jadi masyarakat ini berusaha untuk bisa mengadakan tradisi ini
tidak diwajibkan bagi masyarakat Masyarakat Desa Tanjungsari, dengan diadakanya
tradisi rokatan mereka ingin anaknya bisa menjalani kehidupan yang lebih baik lagi
tanpa ada halangan apapun, meskipun musibah, kesialan ini datangnya dari Allah swt., tapi
masyarakat setempat setidaknya sudah berusaha agar terhindar dari musibah atau bencana
itu.

Dari uraian di atas penulis tertarik untuk meneliti tinjauan hukum Islam terhadap
tradisi rokatan di Masyarakat Desa Tanjungsari Kec. Krejengan. Apakah tradisi rokatan

tersebut termasuk al-adah al-muhakkamah atau bukan. 2

METODOLOGI PENELITIAN
Jenis penelitian ini adalah lebih menekankan dan memusat pada penelitian
lapangan yang menggunakan pendekatan kualitatif, karena peristiwa-peristiwa dan pesan-

pesan dalam penelitian ini akan dimunculkan secara alami, wajar, dan apa adanya. Dengan

! Mardimin johanes, Jangan Tangisi Tradisi (Yogyakarta: Kanisius, 1994), 12-13
2 Mohammad Damami ,Makna Agama dalam Masyarakat Jawa, (Yogyakarta: LESFI, 2002), 7

126



Rofiatul Ubaidillah, Said Kurnia Ramdhani

demikian kondisi yang nyata, faktor penghambat, dan peluang tawaran solusi akan tampak
dan jelas. Sedangkan apa bila ditinjau dari proses penelitian ini menggunakan pendekatan
fenomenologis, dimana penelitian lebih memfokuskan pada aspek proses dan makna hasil
pengamatan. Oleh karena itu fokus penelitian adalah pengamatan terhadap amaliah
kejawen dalam pandangan Islam di Masyarakat Desa Tanjungsari Kec. Krejengan. Dalam
penelitian ini menggunakan pendekatan antropologi agama, karena yang menjadi titik studi
Antropologi Agama adalah bukan kebenaran ideologis melainkan kenyataan yang nampak
yang berlaku, yang empiris, atau juga bagaimana hubungan pikiran sikap dan perilaku
manusia dalam hubungannya dengan ghaib, apakah itu disebut agama karena mengandung
sebuah aturan-aturan dan ajaran-ajaran tentang cara hidup manusia yang baik, ataupun ia
disebut religi, karena sifatnya yang hanya mengikuti pribadi manusia, hanya bersifat

person. 3

PEMBAHASAN
Budaya Atau Tradisi

Kata kebudayaan berasal dari kata budh, budhi, budhaya dalam bahasa Sanskerta
yang berarti akal, sehingga kebudayaan dapat diartikan sebagai hasil pemikiran atau akal
manusia. Ada pendapat yang mengatakan bahwa kebudayaan yang berasal dari kata budi
dan daya. Budi adalah akal yang merupakan suatu unsur rohani dalam kebudayaan,
sedangkan daya mempunyai arti perbuatan atau ikhtiar sebagai unsur jasmani, sehingga
kebudayaan diartikan sebagai hasil dari akal dan ikhtiar manusia. Budaya adalah suatu cara
hidup yang berkembang dan dimiliki bersama oleh sebuah kelompok orang dan
diwariskan oleh generasi ke generasi. Budaya terbentuk dari banyak unsur yang rumit
termasuk sistem agama dan politik, adat istiadat, bahasa, perkakas, pakaian, bangunan dan
karya seni. Budaya adalah suatu pola hidup menyeluruh. Budaya bersifat kompleks,
abstrak dan luas. *

Berikut pengertian budaya atau kebudayaan menurut beberapa ahli, antara lain:
Koentjoroningrat berpendapat bahwa budaya merupakan sebagai “keseluruhan sistem
gagasan, tindakan dan hasil karya manusia dalam rangka kehidupan masyarakat yang

dijadikan milik diri manusia dengan belajar”. Menurut Koentjoroningrat, sistem nilai

® Prof. Dr. AMuri Yusuf, M.Pd, Metode penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan Penelitian
Gabungan, (Jakarta, Prenada Media, 2014), 338.
*Sarinah, Ilmu Sosial Budaya Dasar, (Yogyakarta: Budi Utama, 2016), 11

127



Rofiatul Ubaidillah, Said Kurnia Ramdhani

budaya terdiri dari beberapa konsep yang hidup dalam pikiran dari sebagian besar warga
masyarakat. Oleh karena itu, suatu sistem nilai budaya biasanya berfungsi sebagai
suatu pedoman tertinggi bagi kelakuan manusia. °

Menurut Linton “tradisi adalah keseluruhan dari pengetahuan, sikap, pola perilaku
yang  merupakan kebiasaan yang dimiliki dan diwariskan oleh anggota suatu
masyarakat™.® Senada dengan yang diungkapkan oleh Soerjono Sockanto bahwa “Tradisi
merupakan perbuatan yang dilakukan berulang-ulang di dalam bentuk yang sama”.’ Jadi
bisa disimpulkan bahwa tradisi adalah keseluruhan pengetahuan, sikap, pola perilaku
yang dilakukan secara berulang dan diturunkan ke generasi masyarakat selanjutnya dalam
bentuk yang sama. Rokat desa menurut Karkono Kamajaya adalah: Kata ngrokat berasal
dari kata “rokat” artinya bebas, lepas. Kata ngrokat atau rokat artinya: membebaskan,
melepaskan. Dalam tradisi lama atau kuno yang dirokat adalah makluk yang hidup mulia
atau bahagia, tetapi kemudian berubah menjadi hina dan sengsara. Pembebasan yang
dimaksud diatas dijelaskan kembali oleh H. Karkono Kamajaya yaitu “dalam beberapa
cerita, yang dibebaskan yaitu: kesengsaraan akibat kutukan Dewa, noda, kepapaan, dosa
karena kejahatan dan lain sebagainya”. 8
Makna Tradisi Rokatan

Menurut pandangan orang Jawa dalam tradisi rokatan adalah tradisi rokatan
mempunyai arti terlepas (bebas) dari nasib buruk yang akan menimpa. Rokatan atau
ngrokat berarti upaya manusia untuk membebaskan seseoarang Yyang menurut
kepercayaan akan tertimpah nasib buruk, dengan cara melaksanakan suatu upacara
dan tatacara tertentu. Agar kehidupannya selalu dihindarkan dari malapetaka. Karena
sebagian masyarakat Jawa mempercayai bahwa sebagian orang yang mempunyai
kriteria tertentu di dalam hidupnya, ada nasib buruk yang akan selalu menimpa
dirinya. Nasib buruk itu menyangkup semua hal diantaranya adalah tentang sulitnya
rezeki, berantakannya kehidupan, terserang penyakit, sulit mendapatkan jodoh. Oleh

karena itu sampai sekarang rokatan masih dilakukan oleh orang Jawa karena mereka

*Aan Rukmana dkk, Penyerbukan Silang Antarbudaya, (Jakarta: Elex Media Kompotindo,
Yayasan Nabil, Anggota IKAPI, 2015), 14; Koentjaraningrat, Kebudayaan Mentalis dan Pembangunan,
(Jakarta: Gramedia, 1898), 32

® Robert M. Keesing, Cultural Anthropology: Contemporary Perspective, (New York: Holt,
Rinehart. AndWinston, 1999), 68

” Soerjono Soekanto, Kamus Sosiologi, (Jakarta: PT Raja Grafindo, 1993), 13

® H. Karkono Kamajaya, dkk., Ruwatan Murwakala Suatu Pedoman, (Yogyakarta: Duta Wacana
University Press, 1992), 10

128



Rofiatul Ubaidillah, Said Kurnia Ramdhani

merasa belum tenang kalau mereka belum melaksanakan tradisi para leluhurnya, karena
masyarakat Jawa khawatir kalau terjadi hal-hal yang tidak diinginkan, atau musibah yang
bertubi-tubi menimpanya walaupun secara sosial religius telah menjalanankan semua
syariat agama. °

Para tokoh masyarakat Masyarakat Desa Tanjungsari Kec. Krejengan menganggap
upacara rokatan sebagai wahana pembebasan para sukerta, yaitu manusia sejak lahir
dianggap membawa kesialan, tidak suci, penuh dosa, serta dianggap sebagai sumber dari
perbuatan ceroboh. Manusia itu dipercaya akan menjadi mangsa bethorokolo, oleh sebab
itu manusia tersebut perlu dirokat. Rokatan dapat juga dipandang sebagai bentuk upaya
pelestarian, pengagungan, dan pengembangan budaya tradisi. Akan tetapi sangat
disayangkan terhadap tradisi rokatan yang diwujudkan melalui pagelaran wayang saat itu,
karena sebagian besar pagelaran wayang tersebut hanyalah menekankan segi hiburan
belakang. Padahal di dalam pagelaran wayang tersebut sebenarnya mengandung unsur
nilai ritusnya yang sangat penting dan berarti. *°

Sebagian masyarakat juga ada yang menganggap bahwa upacara rokatan adalah
sesuatu yang tidak perlu untuk dilakukan lagi, mubazdir, pemborosan, tahayyul, dan
sebagainya. Karena dimasa sekarang pengaruh perkembangan penalaran masyarakat
semakin mantap keyakinannya terhadap agama-agama modern. Akan tetapi di masa
sekarang juga tidak sedikit yang beranggapan bahwa upacara rokatan tetaplah relevan,
meskipun tergolong masyarakat yang elit, yang sehari-harinya telah bergaya hidup modern
dan tinggal di kota-kota besar. Ada tiga nilai dalam tradisi, yaitu nilai agama, seni,
dan solidaritas, berkaitan dengan rasa, yang menurut St. Takdir Alisjahbana bersendi
pada perasaan, dan imajinasi.

Tradisi ekspresif umumnya berwatak konservatif. Agama misalnya, jika tidak
didukung oleh pemikir yang rasional, ia mudah terjerumus ke dalam penghayatan serba
mistik dan gaib yang ekstrem dan irasional. Karena itu, yang utama bagi kemajuan umat
manusia adalah bagaimana cara mengembangkan budaya yang memiliki keserasian nilai
progresif dan ekspresif. Hal ini hanya mungkin jika nilai agama dijadikan sendi utama dan
didukung oleh nilai teori dan ekonomi.

Puncak kebudayaan progresif adalah pengembangan cara berpikir ilmiah yang

menghasilkan berbagai disiplin ilmu. Sebaliknya, puncak kebudayaan ekspresif bermuara

%Soetjipto Wirosardjono, Mikul Duwur Mendem Jero (Tanpa Kota: Republika, 2007),him. 4
19 \Wawancara bapak Safrudin 18 juni 2019

129



Rofiatul Ubaidillah, Said Kurnia Ramdhani

pada kepercayaan mitologis dan mistik. Para pendukung kebudayaan progresif umunya
pecinta ilmu pengetahuan, karena memandang kebudayaan sebagai proses yang selalu
berkembang, sehingga wawasan mereka pun dinamis. Mereka memandang hasil budaya
pada suatu zaman adalah bernilai untuk sementara waktu, dan pasti akan diganti oleh hasil
budaya yang lebih unggul nilainya. Para pendukung budaya ekspresif umumnya bersikap
statis atau tradisional. Mereka menilai hasil kebudayaan sebagai sesuatu yang final.
Misalnya, mereka menyayangkan ditinggalkannya budaya rokatan, tayuban, ketoprak, dan
sebagainnya. Demikian juga, terpinggirkannya bahasa Jawa halus yang feodalis. Mereka
khawatir, anak-anak kini tidak bisa lagi menggunakan bahasa yang santun dan tertib. **

Rokatan merupakan salah satu bentuk syukur dan meminta pertolongan kepada Allah.
Tradisi ini bisa mengarah kedalam kesyirikan apabila masyarakat tidak diberi pemahaman
tentang agama. Rokatan tidak selalu dilakukan secara individu kadang ada yang dilakukan
dengan masal, tetapi juga dapat dilakukan secara individu tergantung kemampuan orang
yang ingin melakukannya.

Orang yang mampu dan dari kalangan menengah ke atas, melakukan rokatan secara
individu dan dilakukan di rumah. Sedangkan orang yang dari kalangan biasa-biasa saja
atau menengah ke bawah biasanya melakukan rokatan dengan masal karena dengan tujuan
untuk meringankan biaya. Mengikuti tradisi ini tidak ada batasan umur. Dari bayi,
anak-anak, remaja, dewasa bahkan sampai tua. Sekitar selama satu bulan sebelum tradisi
rokatan dimulai, dalang yang akan memimpin rokatan tersebut berpuasa dan harus
mengetahui hari lahir yang akan dirokat terlebih dahulu guna untuk mendoakan orang-
orang yang akan dirokat.

Prosesi pelaksanaan rokatan di antaranya:
1. Anak dari anggota keluarga yang akan dirokat dikumpulkan guna mempersiapkan

rokatan .

2. Anak yang akan dirokat di kumpulkan di tempat khusus di depan para masyarakat
yang menyaksikan.
3. Anak yang akan dirokat dipanggil satu persatu oleh dalang yang akan memimpin

jalannya rokatan.

“Akhmad  Dimyati, Kiai Ibrahim dan Tempat-Tempat Ibadat (Kisah Perjalanan
Memahami PerbedaanAgama dan Saling Menghormati dengan Umatnya), (Yogyakarta: Deepublish,
2018),

130



Rofiatul Ubaidillah, Said Kurnia Ramdhani

4. Anak yang dirokat melakukan sungkem kepada orang tua yang bertujuan untuk
memohon maaf dan meminta do’a restu untuk kebaikan hidupnya.

Anak yang dirokat melakukan mandi kembang atau basuh bunga setaman.

Anak yang akan dirokat melakukan potong rambut.

Para peserta diberi tanda kain putih atau kain mori di lengan.

Pembacaan mantra-mantra oleh tokoh agama.

© 0 N o o

Penutupan dengan melepas ketupat.
10. Pembagian barang-barang rokatan seperti ayam, sesajen dll., sekaligus ditutup do’a. *2

Sebelum rokatan dimulai, dalang akan mendoakan yang akan dirokat yaitu do’a
permintaan kepada Allah supaya yang dirokat, yang merokat dan yang menunggu diberi
keselamatan. Saat rokatan berlangsung tidak harus memakai pakaian putih, tetapi harus
memakai pakaian yang bebas dan rapi.

Dalam rokatan ini diikuti oleh berbagai kalangan dan derah luar Randuputih.
Tidak hanya dari desa Randuputih Dringu saja, tetapi dari luar dearah Randuputih bahkan
luar kecamatan. Setelah acara rowatan selesai, para peserta yang telah dirokat diberikan
bungkusan yang berisi kembang setaman, air, dan do’a-do’a yang digunakan untuk
ritual di rumah masing-masing.
Rokatan menurut Hukum Islam

Secara etimologi 'Urf <2l berarti “yang baik”. Para ulama ushul figh
membedakan antara adat dengan ‘urf dalam membahas kedudukannya sebagai salah satu
dalil untuk menetapkan hukum syara’. 'Urf menurut ulama ushul figh Mushtafa Ahmad
al-Zarga dalam buku Haroen (1996: 138) adalah:

Jad I3 o e Sile
“Kebiasaan mayoritas kaum, baik berupa perkataan atau perbuatan”.13
Beliau mengatakan bahwa ‘urf merupakan bagian dari adat, karena adat lebih

umum dari ‘urf. Suatu ‘urf, menurutnya harus berlaku pada kebanyakan orang di daerah
tertentu, bukan pada pribadi atau kelompok tertentu dan ‘urf bukanlah kebiasaan alami
sebagaimana yang berlaku dalam kebanyakan adat, tetapi muncul dari suatu pemikiran
dan pengalaman, seperti kebiasaan mayoritas masyarakat pada daerah tertentu yang
menetapkan bahwa harus diadakannya rokatan mandi kembang pada anak tunggal atau

anak ganjil di desa Tanjungsari.

12 \Wawancara bapak Kusim sebagai Tokoh masyarakat Randuputih 13 juni 2022
13 Nasrun Haroen, Ushul Figh 1, (Jakarta: Logos, 1996), 138

131



Rofiatul Ubaidillah, Said Kurnia Ramdhani

Macam-macam ‘urf menurut pemaparan Ahmad Fahmi Abu Sunnah dalam buku

Haroen dibagi menjadi tiga macam®*:

Pertama: Dari segi obyeknya

a. Al-‘urf al-lafzhi Lall s =) adalah kebiasaan masyarakat dalam mempergunakan lafal
atau ungkapan tertentu dalam mengungkapkan sesuatu, sehingga makna ungkapan
itulah yang dipahami dan terlintas dalam pikiran masyarakat. Misalnya, ungkapan
“daging” mencakup seluruh daging yang ada.

b. Al-‘urf al-‘amali Je=)) <2} adalah kebiasaan masyarakat yang berkaitan dengan
perbuatan biasa atau muamalah keperdataan. Yang dimaksud “perbuatan biasa”
adalah perbuatan masyarakat dalam masalah kehidupan mereka yang tidak terkait
dengan kepentingan orang lain. Seperti kebiasaan masyarakat dalam memakai
pakaian tertentu dalam acara-acara khusus.

Kedua: Dari segi cakupannya ‘urfterbagi dua

a. Al-‘urf al-am ol <2 21l adalah kebiasaan tertentu yang berlaku secara luas di
seluruh masyarakat dan di seluruh daerah.

b. Al-‘urf al-khash =\l < 2l adalah kebiasaan yang berlaku di daerah dan masyarakat
tertentu. ‘Urf al-khash seperti ini menurut Mushthafa Ahmad al-Zarga tidak
terhitung jumlahnya dan senantiasa berkembang sesuai dengan perubahan situasi dan
kondisi masyarakat.

Ketiga: Dari segi keabsahannya dari pandangan syara’

a. Al-‘urf al-shahih ===l s 2l adalah kebiasaan yang berlaku di tengah-tengah
masyarakat yang tidak bertentangan dengan nash(ayat atau hadis), tidak
menghilangkan kemaslahatan mereka, tidak pula membawa mudarat kepada mereka.

b. Al-‘urf al-fasid »\ll s =l adalah kebiasaan yang bertentangan dengan dalil-dalil
syara’ dan kaidah-kaidah dasar yang ada dalam syara’.

‘Urfdapat dijadikan sebagai salah satu dalil dalam menetapkan hukum syara’
apabila memenuhi syarat-syarat sebagai berikut:

1. ‘Urfitu baik yang bersifat khusus dan umum maupun yang bersifat perbuatan dan
ucapan berlaku secara umum. Artinya, ‘urf itu berlaku dalam mayoritas kasus yang
terjadi di tengah-tengah masyarakat dan keberlakuannya dianut oleh mayoritas

masyarakat tersebut.

4 Nasrun Haroen, Ushul Figh 1, (Jakarta: Logos, 1996), 139

132



Rofiatul Ubaidillah, Said Kurnia Ramdhani

2. ‘Urf itu telah memasyarakat ketika persoalan yang akan ditetapkan hukumnya
itu muncul. Artinya, ‘urf yang akan dijadikan sandaran hukum itu lebih dahulu ada,
sebelum kasus yang akan ditetapkan hukumnya.

3. ‘Urf itu tidak bertentangan dengan yang diungkapkan secara jelas dalam suatu
transaksi. Artinya dalam suatu transaksi apabila kedua belah pihak telah
menentukan secara jelas hal-hal yang harus dilakukan.

4. ‘Urf itu tidak bertentangan dengan nash, sehingga menyebabkan hukum yang
dikandung nash itu tidak bisa diterapkan. ‘urf seperti ini tidak bisa dijadikan dalil
syara’, karena kehujjahan ‘urf bisa diterima apabila tidak ada nash yang mengandung
hukum permasalahan yang di hadapi.

Rokatan Merupakan Bagian dari Tafa’ul

Tafa'ul adalah mengharapkan kebaikan dari suatu tindakan dan lawan dari
tafa’ul adalah tafaum yang artinya pesimis, dan tafaum dilarang dalam Islam. Tafa ul
telah dijelaskan dalam hadis Nabi SAW. Dalam sebuah hadis Rasulullah saw bersabda:

Ak 4aKK 06 ¢ QU s )M O taads 3y s 552y

“Tiada jangkitan penyakit (tanpa kehendak Allah) dan tidak ada kesialan sesuatu,
akan tetapi aku menyukai al-fal”. Para sahabat bertanya: “Apa itu al-Fal, ya
Rasulullah?”” Baginda menjawab: kalimah/ucapan yang baik”. 1

Al-fal menurut ulama bermaksud seseorang mendengar atau terdengar suatu
ucapan yang baik. Contohnya ada seorang yang sakit, lalu kawannya datang dan
menziarahinya. Ketika hendak masuk, kawan itu berkata: Ya Salim (yang bermaksud:
Wahai orang yang sehat/selamat). Dengan panggilan itu ia menaruh keyakinan dalam
hatinya bahwa ia akan sehat atau selamat. Menaruh keyakinan atau harapan seperti
ini disebut al-fal atau at-zafa ‘ul.

Rasulullah membenarkan al-fal atau at-fafa’ul karena ia berprasangka baik
(husnudzan) kepada Allah atau menaruh harapan kepadaNya, dimana setiap mukmin
diperintahkan supaya senantiasa berprasangka baik kepada Allah setiap saat.

Contoh hadis Nabi tentang zafa 'ul yaitu hadis riwayat Abu Qatadah: ia berkata Aku
pernah mendengar Rasulullah bersabda: Mimpi baik (rukyah) itu datangnya dari Allah

dan mimpi buruk (hilm) datang dari setan. Maka apabila salah seorang di antara

5 (HR. Bukhori-Muslim)

133



Rofiatul Ubaidillah, Said Kurnia Ramdhani

kalian  bermimpi yang tidak menyenangkan hendaklah dia meludah ke samping Kiri
sebanyak tiga kali dan memohon perlindungan kepada Allah dari kejahatannya
sehingga mimpi itu tidak akan membahayakannya dan harapannya setan yang
mengganggunya pergi.

Sama halnya dengan rokatan, orang-orang yang melakukan rokatan mengharap
kebaikan dari tindakan itu dengan meminta kepada Allah. Seperti dengan mandi
kembang tujuh rupa, mengharap yang baik untuk masa yang akan datang. Namun jika
beranggapan dengan niat ngrokat mandi kembang tujuh rupaakan membuang bala’
bencana atau sial maka termasuk musyrik. contohnya bala hilang dan tersingkir dari
si anak. Sial ataupun beruntung itu datangnya hanya dari Allah Ta’ala, maka
mestinya meminta hanya kepada Allah, bukan kepada selain-Nya.

Dalam mashlahah mursalah, vyaitu kebaikan (mashlahah) yang tidak
disinggung-singgung Syara’, untuk mengerjakannya atau meninggalkannya. Sedang kalau
dikerjakan akan membawa manfaat atau  menghindari keburukan. Dalam
prakteknya mashlahah tidak banyak berbeda dengan istihsan. Perbedaannya, istihsan
ialah mengecualikan suatu hukum dari peraturan umum yang ditetapkan giyas, sedang
mashlahah mursalah tidak ada penyimpangan dari giyas.

Syarat-syarat mashlahah mursalah: a). hanya berlaku dalam masalah muamalat, b).
tidak berlawanan dengan maksud syar’iat atau salah satu dalilnya yang sudah dikenal, c).
mashlahah adalah karena kepentingan yang nyata dan diperlukan oleh masyarakat .

Mashlahah yang terdapat dalm ruwatan diantaranya seperti:

1. Menguatkan tali Silaturahmi
Pada saat hari pelaksanaaan rokatan mandi kembang masyarakat berkumpul di
rumah warga yang akan dirokatuntuk  menghadiri acara rokatan dan dijadikan
sebagai ajang silaturrahmi antar masyarakat. Sebagaimana dijelaskan dalam hadis
berikut:
“Siapa yang ingin diluaskan rezekinya dan dilanjutkan umurnya maka hendaknya
menyambung hubungan keluarga (silaturrahmi)”. 16

2. Membaca Sholawat

16 (HR. Bukhori-Muslim)

134



Rofiatul Ubaidillah, Said Kurnia Ramdhani

Sholawat yang berarti memuji mengagungkan Rasullullah, dan membuat wasilah
dengan membaca sholawat. Barang siapa yang membaca sholawat untuk nabi, maka
akan menjadi cahaya nanti di hari akhir.

3. Bersedekah

Sedekah untuk keselamatan, yang artinya secara langsung bermakna keberuntungan

bagi orang-orang yang diundang, karena ketika masyarakat datang mendapatkan

rezeki bisa makan bersama. Sedekah ini berasal dari orang-orang yang akan

melakukan ruwatan kemudian disedekahkan kepada masyarakat yang datang.

A8 15 02 S0 13 OB ¢ Sl A 8355 Q) Gt £l A8l )

“Sungguh shadagah itu dapat menghilangkan amarah Tuhan dan dapat menolak (cara) mati
yang buruk.”
4. Membaca doa-doa
Doa-doa yang disebutmerupakan doa-doa yang ditujukan untuk memanjatkan doa
kepada Allah.

e el a3l oal3h ol 05151 05151 0ol Gl o3l ) 26l ple SR8 ol
“Dengan menyebut nama Allah saya bertawakkal kepada Allah. Ya Allah, sesungguhnya
saya berlindung diri kepadaMu dari sesuatu yang menyesatkan atau disesatkan, dari
suatu yang menggelincirkan atau digelincirkan, dari suatu yang menganiaya atau
teraniaya, dari sesuatu yang membodohkan atau diperbodohkan” ol

Sedang mengenai keyakinan atau kepercayaan apabila dengan cara rokat mandi
kembang akan menghilangkan nasib buruk maka termasuk musyrik dengan alasan
misalnya jika tidak di rokat hidupnya akan celaka. Karena hal seperti itu jelas bertentangan
dengan hukum Islam. <&

SRl 5h 3 ealie (e L0 (a4 g aliall 315 8 Ry 553 5155 5 W) A0 Catl& S8 Sy B0 S O
b5l

“Dan jika Allah menimpakan kepadamu suatu bahaya, maka tidak ada yang dapat

menghilangkannya selain Dia; sedang jika Allah menghendaki untukmu sesuatu kebaikan,

maka tidak ada yang dapat menolak karunia-Nya. Dia memberikan kebaikan itu kepada

siapa yang dikehendaki-Nya di antara hamba-hamba-Nya dan Dia-lah Yang Maha

Pengampun lagi Maha Penyayang.”

Y(HR Abu Dawud dan At Tirmidzi)Dalam kitab Fighul Akbar karangan Imam Abu Hanifah

135



Rofiatul Ubaidillah, Said Kurnia Ramdhani

Kepercayaan kepada Bhatara Kala, hingga meyakini jika dengan diadakan
rokatan maka terhindar dari dimangsa Bhatara Kala dan terbuang sialnya. Sial ataupun
beruntung itu datangnya hanya dari Allah, maka sudah semestinya meminta hanya kepada
Allah, bukan kepada selain-Nya, dan dengan cara yang diajarkan Allah.

Syirik besar adalah memalingkan sesuatu bentuk ibadah kepada selain Allah,
seperti berdo'a kepada selain Allah atau mendekatkan diri kepadanya dengan
penyembelihan kurban atau nadzar untuk selain Allah, baik untuk kuburan, jin atau
Syaitan, atau mengharap sesuatu selain Allah, yang tidak kuasa memberikan manfaat
maupun mudharat.

Di dalam rokatan di desa Randuputih tidak ada unsur musyrik. Karena di
dalamnya tidak ditemukan adanya indikasi musyrik. Sesuai dengan  penjelasan
Imam Abu Hanifah dalam penjelasannya kita tidak boleh semudah itu untuk
mengkafirkan perbuatan orang muslim. Meskipun dia melakukan dosa besar, dia
tetap tidak boleh dihukumi Kkafir. Hanya dihukumi dia berdosa. Selama dia yang
melakukan dosa itu tidak menghalalkan dosa tersebut. Namun jika beranggapan dengan
niat mandi kembang akan membuang bala’ bencana atau sial maka termasuk musyrik.
contohnya bala’ hilang dan terhindar dari si anak. Sial ataupun beruntung itu datangnya
hanya dari Allah Ta’ala, maka mestinya meminta hanya kepada Allah, bukan kepada
selain-Nya.

Tathoyyur atau thiyaroh adalah merasa bernasib sial, atau meramal nasib buruk
karena melihat burung, binatang dan lainnya, atau apa saja. Allah SWT berfirman dalam
Al-Qur’an :

Y b KT AT A She e W) YT ke (ay s ) ks A Shaad ()5 o3 Ul M6 Al he1s 1)
“Kemudian apabila datang kepada mereka kemakmuran, mereka berkata: “Itu adalah
karena (usaha) kami”. Dan jika mereka ditimpa kesusahan, mereka lemparkan sebab
kesialan itu kepada Musa dan orang-orang yang besertanya. Ketahuilah, sesungguhnya
kesialan mereka itu adalah ketetapan dari Allah, akan tetapi kebanyakan mereka tidak
mengetahui”.

Metode istinbath yang digunakan Abu Hanifah: “Saya berpegang pada kitab
Allah, jika tidak saya mengambil sunah Rasulullah SAW, jika tidak aku dapati juga
di kitab Allah dan sunnah rasulnya, saya mengambil pendapat sahabat yang aku

136



Rofiatul Ubaidillah, Said Kurnia Ramdhani

kehendaki dan meninggalkan pendapat yang tidak aku kehendaki pula”. Abu Hanifah
dalam berijtihad menetapkan suatu hukum berpegang kepada beberapa dalil syara’ yaitu
alqur’an, sunnah, ijma’, sahabat, giyas, istihsan dan ‘wurf. Seperti dalam mashlahah
mursalah, yaitu kebaikan (mashlahah) yang tidak disinggung-singgung syara’, untuk
mengerjakannya atau meninggalkannya. Sedang kalau dikerjakan akan membawa manfaat
atau menghindari keburukan. *®

Dalam prakteknya mashlahah tidak banyak berbeda dengan istihsan.
Perbedaannya, istihsan ialah mengecualikan suatu hukum dari peraturan umum yang
ditetapkan giyas, sedang mashlahah murshalah tidak ada penyimpangan dari giyas.

Sedangkan syarat adat istiadat bisa dikatagorikan hukum Islam yaitu :

a. Kebiasaan tersebut telah berlaku lama di tengah kehidupan masyarakat dan
dikenal secara luas.

b. Adat tersebut dapat diterima oleh akal sehat dan bisa memberi manfaat.

c. Peraturan masyarakat itu tidak bertentangan dengan al-quran dan al-hadits. Seperti
dalam surat Ali-Imran ayat 19: Sesungguhnya agama yang diridhai disisi Allah
hanyalah Islam.”

Dalam Islam anak tunggal atau ganjil bukanlah sebuah nasib, suatu nasib yang
kurang beruntung juga tidak ada dalam Islam. Hanya saja secara budaya setempat dengan
tujuan melestarikan kekayaan kebudayaan.

Tradisi Islam yang terdapat di dalam prosesi rokatan antara lain seperti
sholawat, berarti memuji mengagungkan Rasullullah, membuat wasilah dengan
membaca sholawat karena barang siapa yang mau membaca sholawat untuk nabi, maka
akan menjadi cahaya nanti di yaumil gqiyamah atau hari akhir.

Selametan dan rokatan memiliki tujuan yang hampir sama yaitu sama-sama
meminta kepada Tuhan agar selamat dari bahaya dan sehat (waras) dari segala
penyakit. Tujuan lain adalah untuk menjaga keserasian manusia manusia dengan alam,
baik alam fisik maupun alam non fisik (alam roh, lelembut).

Terkait dengan selamatan dalam Islam tradisionalis, ada proses islamisasi tradisi
semisal tradisi selametan 1, 3, 7, 40, 100, 1000 hari bagi orang yang telah meninggal
dunia. Menurut Achmad Chodim yang dikutip oleh Rogib, tradisi dan budaya

akomodatif terhadap budaya lokal ini merupakan upaya dakwah yang merespons budaya

'8(Hanafie 1993:144)

137



Rofiatul Ubaidillah, Said Kurnia Ramdhani

lokal untuk menciptakan harmonitas sosial sehingga ajaran Islam bisa diaplikasikan

tanpa ada penggusuran terhadap tradisi lama yang baik. Keserasian dengan tradisi

lokal ini memiliki posisi penting bagi orang Jawa.

Hal ini juga ditunjukkan oleh para wali, meski Sunan Kalijaga menjadi anggota
Wali Songo, tetapi dia tetap berpakaian ala Jawa. Sunan tidak menggunakan jubah atau
surban. Sunan tetap menggunakan blangkon (semacam ikat kepala yang tinggal dipakai).
Dengan kreasi seperti inilah Sunan Kalijaga mengajarkan Islam tanpa menimbulkan
konflik di masyarakat.

Demikian juga dengan Bujuk Singo upaya dakwah yang dilakukan dengan rokatan,
dalam prosesi ruwatan tersebut diselipkan dengan membaca sholawat Nabi dan
menampilkan kesenian daerah setempat yang artinya mengajarkan agama Islam dan
melestarikan kebudayaan.

Dalam beberapa tradisi tentunya ada dampak-dampak yang terjadi di masyarakat
salah satunya yaitu dampak negatif, beberapa dampak negatif dari pada kegiatan tradisi
rokatan yaitu:

1. Masih ada masyarakat yang mempercayai adanya tahayyul meskipun diberikan
pemahaman tentang agama.

2. Adanya barang-barang yang terbuang sehingga menyebabkan kemubadziran.

3. Dalam prosesi rokatan masih ada pakaian-pakaian dari sohibul hajat yang masih
menyalahi aturan syari’at.

4. Dalam masyarakat Randuputih tradisi rokatan masih belum disediakan tempat khusus
dari pihak pemerintahan sehingga prosesi diselenggarakan di rumah masing-masing
dan cenderung mengganggu tetangga yang sakit atau punya anak balita.

Dampak negatif dari tradisi tersebut tentunya perlu ada evaluasi dari tokoh agama

dan masyarakat agar dampak negatif dari tradisi tersebut bisa diminimalisir.

PENUTUP

Rokatan itu ada yang menyebutnya adat, ada pula yang menilainya sebagai
kepercayaan. Islam memandang, adat itu ada dua macam, adat yang mubah (boleh) dan
adat yang haram. Adanya keyakinan atau kepercayaan apabila dengan cara memotong
rambut gimbal akan menghilangkan nasib buruk maka termasuk musyrik dengan alasan

misalnya jika rambut tidak dipotong hidupnya akan celaka. Karena hal seperti itu jelas

138



Rofiatul Ubaidillah, Said Kurnia Ramdhani

bertentangan dengan hukum Islam. Kepercayaan kepada yang lain misalnya Bhatara
Kala, hingga meyakini jika dengan diadakan ruwatan maka dapat terhindar dari mangsa
Bhatara Kala atau terbuang sialnya. Sial ataupun keberuntungan itu datangnya hanya dari
Allah, maka sudah semestinya meminta hanya kepada Allah, bukan kepada selain-Nya,
dan dengan cara yang diajarkan Allah swt. Sedangkan apabila tujuan masyarakat
melakukan ruwatan untuk mengharap kebaikan dengan meminta kepada Allah. Seperti
dengan memotong rambut gimbal, dan membuang rambut gimbalnya yang hanya bersifat

simbolis, mengharap yang baik untuk masa yang akan datang, hal ini diperbolehkan.

DAFTAR PUSTAKA

Akhmad, Perdana. Membongkar Kesesatan Perilaku Syirik. t.k.:

Albiladiyah, S.IImi. Ruwatan Sebuah Upacara Adat di Jawa, Yogyakarta: Seri

Ahmad An Nasa’iy, Abu Abdur Rahman. 1993. Terjemah Sunan An Nasa iy. Semarang:
CV. Asy Syifa’ Semarang.

Baidan, Nasaruddin. Tafsir Maudhu’i: Solusi Qur’ani atas Masalah Kontemporer,
Yogyakarta : Pustaka Pelajar, 2001

Dillistone, F.W. The Power of Symbols, Yogyakarta: Kanisius, 2002

Solikhin, Muhammad. Ritual dan Tradisi Islam Jawa,Yogyakarta: Narasi, 2010

Ghani, Djuanidi. 1997. Dasar-dasar Pendidikan Kualitatif, Prosedur, Tehnik dan
Teori. Surabaya: PT. Bila limu.

Giri, Wahyana. 2009. Sajen dan Ritual Orang Jawa. Yogyakarta: Penerbit

Gulo, W. Metode Penelitian, t.k.: Grasindo, t.t.

Narasi.Hazairin. 1970. Demokrasi Pancasila. Jakarta: Tintamas.

Hanafie.1993. Usul Figh. Jakarta: Pt Aka Jakarta.

Haroen, Nasrun.1996. Ushul Figh 1. Jakarta: Logos

Jamil, Abdul. 2002. Islam dan Kebudayaan Jawa. Yogyakarta: Gama Media.

Junus, Mahmud. 1967. Terjemah Al Qura’an Al Karim. Singapore: Alharamain

Koentjaraningrat. Kebudayaan Mentalis dan Pembangunan, Jakarta: Gramedia, 1898

Koentjaraningrat. 1984. Kebudayaan Jawa. Jakarta: Balai Pustaka.

Moleong, Lexy J. 2002. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT. Remaja
Rosdakarya.

139



Rofiatul Ubaidillah, Said Kurnia Ramdhani

Nashiruddin Al Albani, Muhammad. 2014. Ringkasan Shahih Bukhari, Mukhtasar
Shahih Muslim. Jakarta: Pustaka Azzam

Pals, Daniels L. Seven Theories of Religion, Oxford: Oxford University Press, 1996

Prawito, Penelitian Komunikasi Kualitatif, Yogyakarta: LkiS Pelangi Aksara, 2007

Rachmat, Noor. Relasi Dengan Tuhan, Jakarta: PT. Elex Media Komputindo, 2006

Syam, Nur. Islam Pesisir, Yogyakarta: LKkiS, 2005

Syam, Nur. Relasi Agama dan Budaya Masyarakat Kontemporer, Malang:UIN Malang
Press, 2009

Sugianto, Eko. Menyusun Proposal Penelitian Kualitatif: Skripsi dan Tesis: Suaka Media,
Yogyakarta: Diandra Kreatif, 2017

Septiana K, Septiawan, Menulis lImiah: Metode Penelitian Kualitatif, Jakarta: Yayasan
Obor Indonesia, 2007

Suyabarata, Sumadi. Metodologi Penelitian, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1998

Wahyuddin, dkk. Pendidikan Agama Islam, t.k.: t.p., t.t

Zuhaily, Wahbah. Ushul al-Figh al-1slamy, Beirut: Darul Fikr, 1986

140



