
Fiqhul Hadits: Jurnal Kajian Hadits dan Hukum islam 

Vol 1,  No 2, 2023. Hal. 107-124, ISSN (Print):  2986-3961 ISSN (Online): 2986-2434 

DOI:  https://doi.org/10.36835/assyariah.v6i1.350 

 
 

107 

 

HADIS PERSPEKTIF SAHRUR; 
Studi Penafsiran Terhadap Hadis Nabi SAW 

 
Robby Zidni Ilman ZF  

Universitas Islam Zainul Hasan Genggong 

zidnailmanzf@gmail.com 

 

Abstrak 

“Standardization” of hadith’ interpretation is a religious understanding manifest Top of Form 

“Establishment” in hadith interpretation is a manifesto carries religious understanding entity; not 

only in the form of interpretation entity, understanding entity, truth entity, Islam entity, but also the 

other entity in religion. This artical discass one ofcontemporary muslim scholar.Muhammad 

Sahrur, Who has concern on al-Qur’an, and expalain a bout sunnah al-rasuliyah and sunnah al-

nabawiyah. According to Muhahmmad Sahrur, he said sunnah is a method of appllicate the laws 

that listed on ummul kitabeasly without out limitations in case of problems that related with limit 

(Hudud). We can understand that sunnah is the method called Hermeneutic. These clasification of 

sunnah help to understanding the content of sunnah. Such as discussion in hudud and pray of 

sholat. Muhammad Sahrur think all of matan not sanad only. They examine not only the horizon of 

the text (matan), the originator of the horizon (the Prophet), the reader (rijal al-hadith, mukharrij 

al-hadith, also mufassir), but also its contextuality. Nevertheless, for “established” hadith 

diciplines, hermeneutic is a “supporting instrument” (not replacing instrument), however, it is 

perceived able to create interpretation by combining textuality element and hadith contextuality 

through this hermeneutic approach at once, since a text could only come together in a context. 

 

Keyword: Sunnah ,Hermeneutica.Muhammad Sahrur,Textual and Contectual. 

 

PENDAHULUAN 

Dari masa ke masa pemikiran dalam studi Islam (Islamic Studies) terus berkembang 

dengan berbagai macam ragamnya (Nasution, 1999: 3-4, Ghazali, 2015: 65). Studi Islam 

memang sangat luas karena banyak hal yang terkait dengan Islam dibahas di 

dalamnya.Selain cakupan kajiannya yang luas, tokoh-tokoh (Amin, 2000: 23) dalam studi 

Islam juga banyak sesuai dengan spesialisasi masing-masing. Salah satu hal yang dibahas 

dalam studi Islam adalah tentang kosep sunnah yang sampai sekarang masih dijadikan 

sebagai slogan oleh kaum Muslimin. Ketika mendengar kata sunnah tentu  yang terlintas 

dalam benak dan pikiran kita adalah tentang perilaku Nabi saw. Dalam studi Hadis 

(Ulumul Hadis) istilah sunnah sama maknanya dengan hadis segi terminologi dikalangan 

ulama‟ hadis meskipun ulama‟ fiqih dan tasawwuf berbeda tentang sunnah dan hadis tetapi 

perbedaan tersebut boleh saja tergantung persfektif yang akan dikaji(Al-Khatib, tt: 12-13). 

Apabila merujuk kepada al-Qur‟an, makna sunnah akan berbeda dengan makna yang 

mailto:zidnailmanzf@gmail.com


Robby Zidni Ilman ZF  

 

 

108 
 

dipakai dalam terminologi hadis. Salah satu tokoh yang membahas tentang konsep sunnah 

adalah Muḥammad Syaḥrūr. 

Muḥammad Syaḥrūr merupakan salah satu pemikir Islam dari Syiria yang dianggap 

kontroversial oleh beberapa sarjana Muslim. Berbagai kritikan dan pujian  ditujukan 

kepadanya, dalam ranah akademik tentu hal yang lumrah. Bahkan peneliti yang baik 

adalah peneliti yang berkomentar. Kebenaran yang ada sekarang sebagian besar bersifat 

relatif, tidak absolut.Penafsiran apapun pasti ada hal-hal yang melingkupi atau yang 

melatar belakanginya.Keadaan sosial, ekonomi, pilitik, budaya, dan sebagainya tentu juga 

mempengaruhi lahirnya pemikiran itu. Tak terkecuali dengan konsep sunnah yang 

dipahami ulang oleh Syaḥrūr dalam beberapa bukunya. 

Dari beberapa penelitian, prihal pembahasan syahrur telah banyak dilakukan oleh 

peneliti lainnya. Dengan demikian,tidak asing pemikiran syahrur berkelindang dikalangan 

akademisi baik penulis lokal maupun internasional dengan beberapa penelitian skripsi, 

tesis, disertasi maupun artikel jurnal lain yang artike penulis lebih menekankan kepada 

pemahaman syahrur tentang posisi nabi saw dan sunnahnya. 

 Tulisan ini akan mengkaji tentang konsep sunnah dan hal-hal yang terkait 

dengannya menurut Muḥammad Syaḥrūr. Konsep sunnah ini memang selalu menarik 

untuk dikaji dan didiskusikan selamanya karena dengan menggunakan pendekatan atau 

cara pandang yang baru, tentu akan melahirkan pemikiran yang berbeda. Hal tersebut 

terbukti dan menarik perhatian karena konsep sunnah serta tipologi-nya bisa dimaknai 

ulang dengan pemahaman yang tidak kaku atau Care. 

Meskipun sudah banyak yang mengkaji pemikiran Muḥammad Syaḥrūr tetapi masih 

ada beberapa hal yang harus diteliti.Tulisan ini diharapkan bisa memberi pemahaman yang 

baru dalam kajian hadis (Qirā’ah Muntijah), bukan hanya mengulangi pembahasan 

terdahulu (Qiā’ah Mutakarrirah). Harus diakui bahwa apapun yang diteliti sekarang pasti 

sudah ada yang sudah melakukan sebelumnya. Itulah sebabnya dalam sebuah penelitian 

ada istilah kajian pustaka atau telaah pustaka yang berfungsi untuk menelusuri penelitian 

atau kajian sebelumnya dan mencari hal-hal yang belum tersentuh atau dikaji semisal 

kegelisan nurisman yang diungkapkan kepada amin abdullah(Nurisman, 2012: 5-6). 

Sebelum membahas pemikiran seorang tokoh dan biografi-nya tentu akan dibahas tentang 

Hermeneutika telebih dahulu supaya diketahui Apa itu Hermeneutika? dan Bagaimana 

mengetahui Teks dan Konteks Sebuah Hadis Perspektif Hermeneutika. 



Robby Zidni Ilman ZF  

 

 

109 
 

PEMBAHASAN 

A. Sekilas Biografi Singkat Muḥammad Syaḥrūr 

Muḥammad Syaḥrūr dilahirkan di Damaskus, Syiria pada 11 April 1938 M. Latar 

belakang Pendidikan dasarnya dijalani di tanah kelahiran Kampung-nya. Pendidikan 

Teknik Sipil ia tempuh di Moskow (1959-1964), kemudian mengajar pada Fakultas Teknik 

Sipil Universitas Damaskus(Yudian, 2001:23). Pada tahun 1969, Syaḥrūr meraih gelar 

Master dan Doktor pada tahun 1972 dengan spesialisasi Mekanika Pertanahan dan 

Fondasi. Ia mengajarkan Mekanikan Pertanahan dan Geologi pada almamaternya. Bersama 

beberapa rekannya di Fakultas, Syaḥrūr membuka Biro Konsultasi Teknik.Ia juga pernah 

menjadi tenaga ahli pada al-Saud Consult Kerajaan Saudi Arabia pada tahun 1982-1983. 

Di antara karya-karyanya antara lain al-Kitāb wa al-Qur’ān: Qirā’ah Mu’āṣirah(Al-

Munajjad, 2008:45-46), yang banyak mengundang pro-kontra antara sarjana Muslim di 

Timur Tengah, Handasah al-Asāsāt (Teknik Fondasi Bangunan), Handasah al-Turbah 

(Teknik Pertanahan), Dirāsah Islāmīyah Mu’āṣirah fī al-Daulah wa al-Mujtama’ 

(Wawasan Islam Kontemporer tentang Negara & Masyarakat, 1994), al-Islām wa al-Īmān: 

Manẓūmah al-Qiyam (buku ini mengkritik wacana klasik tentang rukun Islam dan Iman, 

1996), Naḥwa Uṣūl al-Jadīdah li al-Fiqh al-Mar’ah (2000), al-Sunnah al-Rasūlīyah wa al-

Sunnah al-Nabawīyah; Ru’yatun Jadīdah(2012) dan lainnya. 

Ada tiga fase yang dilalui oleh Muḥammad Syaḥrūr sehingga pemikirannya bisa 

seperti melejit di kancah pemikiran internasional (Mustaqim, 2010: 23-25, Fanani, 2010: 

54). Fase pertama (1970-1980), fase ini dimulai ketika Syaḥrūrmengambil studi di Ireland 

National University, Dublin, Irlandia. Pasa saat itu dia mengambil program master dan 

doktor di bidang Teknik Sipil. Fase ini merupakan fase murāja‟āt terhadap warisan 

pemikiran ulama klasik dan sekaligus merupakan fase peletakan dasar-dasar metodologi 

dalam memahami al-Qur‟an.  Syaḥrūr melihat bahwa Islam yang diformat melalui 

pemikiran-pemikiran keislaman klasik, baik melalui mazhab-mazhab fiqih maupun teologi 

cenderung dianggap sebagai ideologi sehingga menyebabkan madeknya pemikiran 

keislaman. Oleh karena itu, harus ada keberanian intelektual untuk mereformasi 

pemikiran-pemikiran lama tersebut. 

Fase Kedua (1980-1986),Fase ini dimulai sejak Muḥammad Syaḥrūr berada di Uni 

Soviet ketika ia bertemu dengan gurunya, Ja‟far Dakk al-Bāb. Sejak saat itu Syaḥrūr mulai 

serius mendalami ilmu bahasa di bawah bimbingan gurunya itu. Ja‟far Dakk al-Bāb 



Robby Zidni Ilman ZF  

 

 

110 
 

mempekenalkan kepada Syaḥrūr berbagai teori linguistik serta tokoh-tokohnya, seperti al-

Farrā‟ (w. 207 H), Abū Alī al-Fārisī (w. 377 H), Ibn Jinnī sampai kepada Abdul Qāhir al-

Jurjānī (w. 392 H).Dengan teori-teori itu Syaḥrūr berhasil melakukan peninjauan ulang 

terhadap ayat-ayat al-Żikr (al-Qur‟an) dan merumuskan konsep-konsep dasar dalam kajian 

al-Qur‟an.Konsep atau istilah-istilah yang dibuat Syaḥrūr memang unik dan maknanyapun 

berbeda dengan pemahaman ulama sebelumnya.Di antara istilah baru yang dikenalkan 

olehnya adalah al-Kitāb, al-Qur’ān, al-Furqān, al-Żikr, Imām Mubīn, Umm al-Kitāb, dan 

Lauḥ Maḥfūẓ.  Jika selama ini ulama-ulama klasik menyamakan istilah-istilah tersebut 

sebagai nama-nama al-Qur‟an, maka Syaḥrūr mengatakan bahwa istilah-istilah itu 

memiliki perbedaan. Tentu perbedaan dalam memahami konsep tersebut akan berimplikasi 

terhadap penafsiran suatu ayat. Fase ketiga adalah fase penyusunan akhir (1986-1990). 

Pada fase ini karya-karya Muḥammad Syaḥrūr mulai dikenal banyak orang sehingga 

namanya menjadi terkenal. 

 Sebagaimana disebutkan di atas bahwa Muḥammad Syaḥrūr merupakan pemikir 

produktif yang telah melahirkan beberapa karya penting dalam pemikiran al-Qur‟an dan 

hadis. Dalam tulisan ini penulis akan membahas tentang kedudukan Muhammad ketika 

menyampaikan suatu hadis sehingga bisa diketahui apakah ucapan atau perbuatan 

Muhammad itu menjadi syariat atau tidak.  

B. SekilasKonsep Sunnah Perspektif Muḥammad Syaḥrūr 

Perlu ditegaskan di sini bahwa yang dimaksud dengan sunnah oleh Muḥammad 

Syaḥrūr adalah hadis menurut ulama hadis. Dengan konsep tersebut maka tidak akan 

terjadi kerancauan dalam penggunaan istilah. Harus diakui juga bahwa hadis yang belum 

dikodifikasi disebut sunnah, sedangkan sunnah yang sudah dikodifikasi namanya hadis. 

Untuk konteks sekarang sunnah sama dengan hadis. Ada empat prinsip-prinsip yang harus 

dipahami tentang konsep sunnah dalam pendangan Muḥammad Syaḥrūr. Pertama, apa 

yang dilakukan, disabdakan, dan ditetapkan oleh Nabi saw (Syahrur, 2010: 62) bukan 

merupakan wahyu. Adapun surat al-Najm ayat 3-4 yang selalu dijadikan rujukan oleh 

orang yang mengatakan bahwa apa saja yang berasal dari Muhammad merupakan wahyu 

merupakan pemahaman yang salah terhadap al-Qur‟an. Ayat ketiga dari surat itu justru 

memuji Muhammad yang tidak mengikuti hawa nafsu ketika berbicara(Syahrur, 2010:62).  

Sedangkan ḍamir huwa pada ayat keempat merujuk kepada al-Qur‟an bukan kepada 



Robby Zidni Ilman ZF  

 

 

111 
 

Muhammad. Ini juga disebabkan karena surat al-Najm turun pada masa awal kenabian 

(Syahrur, 2010:62-63). 

Kedua, Sunnah qauliyah, yang mutawātir ataupun āḥād, tercatat dalam kitab-kitab 

hadis dan kitab lainnya hanyalah untuk menyenangkan hati dan perasaan saja. Ini 

disebabkan karena sunnah merupakan hukum-hukum, dan hukum-hukum itu bisa berubah 

seiring dengan perubahan zaman dan tempat. Satu-satunya tolok ukur untuk menerima 

hukum sunnah adalah sesuai atau sejaran dengan al-Qur‟an dan realita kehidupan. 

Sedangkan hukum-hukum sunnah tidak akan diterima jika bertentangan dengan al-Qur‟an. 

Muḥammad Syaḥrūr menolak pendapat Ibn Ābidīn yang mengatakan bahwa apabila 

pendapat ulama-ulama kami berbeda dengan al-Qur‟an dalam suatu hal maka kami akan 

mengambil pendapat ulama kami itu (in ta’āraḍa qaulun liaṣḥābinā ma’a qauli al-Qur’ān 

fī amrin, akhażnā bimā yaqūlu bihi aṣḥābunā) (Syahrur, 2010: 63). Tidak diragukan lagi 

bahwa pendapat  Ibn Ābidīn ini jelas bertentangan dengan al-Qur‟an, hadis saja kalau tidak 

sejalan dengan al-Qur‟an harus ditolak apalagi pendapat ulama lainnya.  

Ketiga, sunnah Nabi merupakan ijtihad pertama dan pilihan terbaik pertama untuk 

mengaplikasikan wahyu yang diterima pada saat itu. Tetapi ijtihad tersebut bukan akhir 

dari semua hal, dan bukanlah satu-satunya jalan keselamatan bagi realita kehidupan 

(Syahrur, 2010:63). Muhammad sebagai seorang mujtahid tentu bisa salah dan bisa juga 

benar ketika melakukan sesuatu. Sunnah dalam bentuk ijtihad tidak harus diikuti karena 

situasi dan kondisi pada masa itu berbeda dengan masa sekarang kita hidup. Tetapi yang 

harus diikuti adalah semangat dan metode Muhammad dalam melakukan ijtihad supaya 

sesuai dengan semangat zaman.  

Keempat, sunnah nabawiyah merupakan cerminan kebenaran pertama yang 

mengikuti atau sesuai dengan al-Qur‟an dan keadaan-keadaan saat itu. Tidak diragukan 

lagi bahwa sunnah nabawiyah merupakan hal yang ideal pada saat al-Qur‟an diturunkan 

karena sesuai dengan situasi dan kondisi saat itu. Sunnah yang seperti bersifat nisbi 

(relatif) yang tentu bisa berkembang dan berubah seiring dengan perjalanan waktu.Sunnah-

sunnah yang sudah dikodifikasi dalam berbagai macam bentuk disebut dengan hadis. Perlu 

penulis tegaskan bahwa sunnah dalam bahasa Muḥammad Syaḥrūr adalah hadis 

sebagaimana yang dikenal selama ini. Dalam kajian hadis memang tidak dibedakan antara 

sunnah, khabar, aṡar, dan hadis. Semua dimaknai sama secara istilah Ulumul Hadis. 



Robby Zidni Ilman ZF  

 

 

112 
 

Dengan mengetahui konsep sunnah atau hadis Muḥammad Syaḥrūr di atas bisa 

dikatakan bahwa pemahaman hadis harus dinamis dan kontekstual sesuai dengan 

perkembangan zaman. Titik penting konsep sunnah adalah ijtihad awal Muhammad saw. 

dalam mengatasi problematika pada saat itu. Sebagai seorang mujtahid tentu apa yang 

dikatakan dan dilakukan bisa salah dan bisa benar. Itulah sebabnya dalam konteks 

sekarang pemahaman terhadap hadis harus menggunakan ilmu-ilmu saosial dan sains 

modern supaya pemahaman kita tidak kaku.Tidak hanya hadis yang harus dipahami seperti 

itu, al-Qur‟an pun juga demikian. Dalam kaitannya dengan sunnah atau hadis, Muḥammad 

Syaḥrūr mengkaji konsep ketaatan dan kedudukan Muhammad saw.  

Hal ini penting karena dengan mengetahui hal tersebut, seseorang bisa memahami 

hadis dengan benar. 

a. Ketaatan kepada Muhammad saw.  

Menurut Syaḥrūr, dalam al-Qur‟an ada empat kata yang membentuk formulasi 

ketaatan (al-ṭā’ah) yaitu al-ittibā’, al-qudwah, al-sunnah, dan al-uswah.Dengan merujuk 

kepada Lisān al-Arab dan Mu’jam Maqāyīs al-Lugah, ia mengatakan bahwa sunnah 

berasal dari kata sanna yang berarti mengalir dengan mudah. Ini sesuai dengan ungkapan 

mā’masnūn yang bermakna yajrī bisuhūlatin (mengalir dengan mudah). Sunnah juga 

bermakna jalan, metode, cara dan contoh (al-ṭarīqah wa al-miṡāl). Jika dikatakan bahwa 

istaqāma al-rajulu alā sanan wāḥid, maknanya adalah alā ṭarīqatin wa miṡāl wāḥid. 

Demikian juga dengan kalimat banā al-qaumu buyūtahum alā sunan wāḥid, maknanya 

adalah alā ṭarīqatin wa miṡāl wāḥid (Syahrur, 2012:93). Makna sunnah secara kebahasaan 

atau etimologi ini semua ulama juga berpendapat demikian, jadi tidak ada perbedaan sama 

sekali.    

Perbedaan muncul ketika pemaknaan sunnah dalam bentuk aplikasi yang selama ini 

dipahami bersifat abadi oleh kaum Muslimin.  Dengan merujuk kepada ayat-ayat al-

Qur‟an, seperti surat Āli Imrān [3]: 137, al-Nisā‟ [4]: 26, al-Anfāl; 38, al-Ḥijr; 13, al-Kahf; 

55, al-Aḥzāb [33]: 38, Gāfir; 55, Muḥammad Syaḥrūr mengatakan bahwa makna sunnah di 

sini tidak bersifat abadi melainkan bisa berubah (nisbi atau relatif).  

Muḥammad Syaḥrūr membagi kosep sunnah menjadi dua bagian yaitusunnah 

rasūlīyah dan sunnah nabawīyah.Sunnah rasūlīyah merupakan risalah yang diturukan 

kepada Nabi Muḥammad saw. dalam bentuk wahyu. Sunnah bentuk ini terdapat dalam 

Ummul Kitāb yang berupa pondasi-pondasi dasar, syi‟ar-syi‟ar, teori batas, amar makruf 



Robby Zidni Ilman ZF  

 

 

113 
 

nahi munkar juga bersumber dari sunnah ini. Menurut Syaḥrūrsunnah rasūlīyah 

merupakan bentuk sunnah yang harus diikuti dan ditaati (majāl al-uswah, al-ṭā’ah, al-

qudwah wa al-ittibā’). Konsep ini mirip dengan sunnah tasyrī’īyah dan sunnah gairu 

tasyrī’īyah yang digagas oleh Maḥmūd Syaltūt dan Yūsuf al-Qarāḍāwī. Sebenarnya 

konsep tersebut sudah ada dalam kitab-kitab ulama klasik meskipun belum sistematis. 

Muḥammad Syaḥrūr merupakan seorang pemikir kontemporer yang pemikiran-

pemikirannya dilandaskan dengan fenomena-fenomena yang ada di sekitarnya.Dalam 

memahami sebuah hadis dia tidak serta merta mengaplikasikannya sebelum melihat situasi 

dan kondisi pada masa Nabi, kemudian dikontekstualisasikan pada masa sekarang.Dalam 

buku-buku yang ditulisnya, Syaḥrūr mengkritik pemahaman ulama-ulama klasik yang 

dijadikan rujukan oleh beberapa pemikiran modern kontemporer.Penting dicatat bahwa 

dalam memahami sebuah hadis, Syaḥrūr melihat konteks sosio-kultural, politik, ekonomi 

dan masalah-masalah yang sedang berkembang di masyarakat.Dalam menghadapi sebuah 

persoalan, kita tidak perlu merujuk kepada ulama-ulama klasik karena kerangka berpikir 

tiap-tiap masa berbeda. 

Pemahaman Muḥammad Syaḥrūr terhadap sebuah hadis sedikit banyak memiliki 

kemiripan dari pendahulunya, seperti Maḥmūd Syaltūt, Muḥammad al-Gazālī, bahkan bisa 

jadi Yūsuf al-Qarāḍāwī. Dalam konteks Indonesia, pemikiran Syaḥrūr memiliki kemiripan 

dengan M. Syuhudi Ismail sebagaimana akan dijelaskan nanti. Tentu diakui bahwa kedua 

tokoh ini belum saling mengenal apalagi membaca karya masing-masing. Kalaupun ada 

kesamaan maka itu hanya kebetulan saja, dan hal ini bisa dibenarkan secara akademik. 

Sebagaimana disebutkan di atas bahwa Muḥammad Syaḥrūr merupakan seorang 

pemikir Islam kontemporer yang berani sekaligus kontroversial dalam melontarkan 

wacana dalam beberapa bukunya.Di antara pemikiran atau pemahaman baru yang 

ditulisnya adalah tentang konsep sunnah. Pemaknaan dan pembagian sunnah yang 

dikemukakan Syaḥrūr berbeda dengan sunnah menurut ulama-ulama terdahulu. Secara 

khusus dia membahas masalah ini dalam bukunya al-Sunnah al-Rasūlīyah wa al-Sunnah 

al-Nabawīyah; Ru’yatun Jadīdah. Selain di buku iniSyaḥrūr juga membahas konsep 

sunnah atau hadis dalam bukunya lain, seperti Naḥwa Uṣūl al-Jadīdah li al-Fiqh al-

Mar’ah.  

Kata ṭā’ah berasal dari tiga huruf, ṭawa’a (ṭa’, wau, dan ain) yang berarti 

ketundukan dan kepatuhan. Ketaatan tidak boleh dipaksakan kepada orang lain karena ia 



Robby Zidni Ilman ZF  

 

 

114 
 

berasal dari keinginan seseorang (Syahrur, 2010:62-63). Di sinilah manusia bebas untuk 

memilih apa yang diinginkannya sesuai dengan firman Allah dalam surat Fuṣṣilat ayat 11 

yang artinya“Kemudian Dia menuju kepada penciptaan langit dan langit itu masih 

merupakan asap, lalu Dia berkata kepadanya dan kepada bumi: "Datanglah kamu 

keduanya menurut perintah-Ku dengan suka hati atau terpaksa". keduanya menjawab: 

"Kami datang dengan suka hati. Kalau kita merujuk kepada al-Qur‟an, ketaatan yang 

diperintahkan kepada Nabi hanyalah dalam kedudukan belaiu sebagai Rasul. Itulah 

sebabnya dalam al-Qur‟an sering ditemukan kata-kata „aṭīurrasūl‟, tidak ditemukan 

„aṭī’unnabī‟(Syahrur, 2010: 109). 

Muḥammad Syaḥrūr membagi konsep taat dalam al-Qur‟an menjadi dua yaitu al-

ṭā’ah al-muttaṣilah dan al-ṭā’ah al-munfaṣilah.Al-ṭā’ah al-muttaṣilahmerupakan ketaatan 

kepada Rasul (bukan Nabi) yang langsung berhubungan dengan ketaatan kepada Allah 

(ṭā’atur rasūl muttaṣilah biṭā’atillah mubāsyarah). Ketaatan inilah yang bersifat kekal 

sampai hari kiamat, baik pada masa Rasul saw. maupun setelah kawafatan beliau. Ayat-

ayat al-Qur‟an yang menjadi argumen untuk ketaatan muttaṣilahini adalah Q.S. Āli Imrān 

[3]: 132, al-Nūr [24]: 52, dan al-Aḥzāb [33]: 71. 

Sedangkan al-ṭā’ah munfaṣilah merupakan ketaatan kepada Rasul yang tidak 

berhubungan langsung dengan ketaatan kepada Allah.Dalam al-Qur‟an memang ada 

beberapa ayat yang bisa dijadikan sebagai argumentasi untuk menguatkan pendapat 

demikian. Seperti Q.S. al-Nisā‟ [4]: 59, al-Mā‟idah [5]: 92, dan al-Tagābun [64]: 12.   

Ketaatanmunfaṣilah hanya berlaku pada saat Nabi saw. masih hidup, kalau beliau 

sudah mati maka tidak ada ketaatan kepada beliau. Dalam pandangan Muḥammad Syaḥrūr, 

Nabi saw. hanya ma‟sum dalam kedudukan beliau sebagai seorang Rasul (maqām al-

risālah). Adapun ketika menempati posisi kenabian (maqām al-nubūwah) maka 

Muhammad hanya sebagai seorang mujtahid (Syahrur, 2010: 111). Sebagai seorang 

mujtahid tentu apa yang dilakukan dan disabdakan bisa saja salah. Namun harus diakui 

bahwa menentukan hadis-hadis yang nubuwah dan risalah memang agak sulit karena 

belum ada kriteria yang pasti dari sarjana-sarjana Muslim lainnya. 

 Kedudukan Muhammad saw. 

Dari penjelasan di atas bisa diketahui bahwa Muḥammad Syaḥrūr membagi 

kedudukan Muhammad menjadi dua yaitu sebagai Nabi dan Rasul, dalam buku lain 

ditambah sebagai manusia biasa. Dalam buku Naḥw Uṣūl Jadīdah li al-Fiqh al-Islāmī, 



Robby Zidni Ilman ZF  

 

 

115 
 

Syaḥrūr mengatakan juga bahwa Muhammad sebagai manusia tidaklah maksum (Syahrur, 

2010: 69). Dia mengatakan bahwa: 

فئرا َظرَا فً صٍرج الأَثٍاء انرصم انضاتقٍٍ نًحًذ ٔجذَا أٌ َثٕاذٓى ٔأدنرٓا يٍ يؼجراخ ٔكراياخ, جاءخ 

انٕحً تانرُزٌم يرضًُا يضرقهح ػٍ رصالاذٓى انرً حًهْٕا يٍ رتٓى إنى انُاس. أيا انُثً يحًذ )ص( فقذ جاءِ 

َثٕذّ يغ أدنرٓا ٔرصانرّ انًطهٕب ذثهٍغٓا نهُاس يؼا. ٔيٍ ُْا فُحٍ لا َجذ فً انرُزٌم انحكٍى أيرا تطاػح يحًذ 

انثشر الإَضاٌ, ٔلا أيرا تطاػح يحًذ انُثً, تم َجذ أكثر يٍ أير تطاػح يحًذ انرصٕل...نًارا.....؟ لأٌ انطاػح 

الإَضاٌ نٍش يؼصٕيا, ٔيحًذ انُثً نٍش يؼصٕيا, ٔيحًذ انرصٕل ْٕ انًؼصٕو  لا ذجة إلا نهًؼصٕو, ٔيحًذ

 ,Syahrur)فً حذٔد رصانرّ حصرا انًٕجٕدج فً انرُزٌم, ٔأدنرُا يٍ انرُزٌم ٔالأخثار أكثر يٍ أٌ ذحصى

2010: 59). 

Dalam kitab-kitab ulama klasik memang antara Nabi dan Rasul memiliki 

perbedaan.Nabi adalah seorang laki-laki dari golongan manusia yang diwahyukan oleh 

Allah dengan syari‟at, akan tetapi tidak dibebankan/diperintah untuk menyampaikannya. 

Adapun Rasul adalah seorang laki-laki dari golongan manusia yang diwahyukan oleh 

Allah dengan syari‟at dan diperintahkan untuk menyampaikannya (kepada umatnya 

masing-masing) (Al-Suyūṭī, 2009:37-38, Al-Ṣābūnī, 1997:17). Dengan demikian pemisahan 

atau pembedaan terhadap kedudukan Muhammad saw. merupakan suatu hal yang biasa 

dikaji oleh ulama terdahulu(Syihab, 2010:9). 

Kajian-kajian tentang perbuatan Muhammad pun sudah dilakukan oleh sarjana-

sarjana Muslim sebelum Syaḥrūr mengemukakan ide-idenya.Perbuatan Muhammad juga 

berimplikasi pada perbedaan dalam penerapan hukum Islam(Al-Asyqar, 2003: 89-90). Di 

Indonesia juga pernah dilakukan oleh M. Syuhudi Ismail (Ismail, 2005: 269-270), yang 

juga merupakan tokoh kajian hadis Indonesia tahun 1990-an. Syuhudi Ismail mengatakan 

bahwa dalam sejarah, Nabi Muḥammad saw. berperan dalam banyak fungsi. Jika 

dipetakan maka ia bisa dikelompokkan menjadi enam kategori, yaitu (a). sebagai 

Rasulullah, (b). kepala negara, (c). pemimpin masyarakat, (d). panglima perang, (e). hakim 

dan (f). sebagai pribadi (Ismail, 1994:4). Bahkan pemikiran Syuhudi Ismail lebih rinci 

daripada Muḥammad Syaḥrūr.Bagi Syaḥrūr Muhammad hanya menjadi mujtahid ketika 

menjadi Nabi sehingga bisa saja keliru dalam melakukan suatu hal. Ketika menempati 

posisi sebagai rasul maka akan terpelihara dari kesalahan atau maksum (Syahrur, 2008:24, 

Al-Asyqar, tt:76 ). 

Ketika membahas tentang posisi atau kedudukan Muhammad sebagai mausia biasa, 

Rasul dan Nabi, Muḥammad Syaḥrūr memberikan contoh-contoh yang cukup 

banyak.Sebagai manusia tentu Muhammad tidak bisa lepas dari lingkungan sekitar yang 

mengitarinya.Sebagai makhluk biologis beliau butuh makan, minum, tidur, berolah raga, 

dan hal lainnya yang terkait dengan sisi kemanusiaan. Hadis yang bersumber dari 



Robby Zidni Ilman ZF  

 

 

116 
 

Muhammad sebagai manusia biasa tidak memiliki kaitan hukum syariat sama sekali. 

Hadis-hadis terkait dengan kedudukan Muhammad sebagai manusia sangat banyak dan 

sama sekali tidak ada tuntutan untuk diikuti. Dalam pengertian bahwa kita boleh mengikuti 

dan boleh tidak karena tidak terikat dengan hukum sama sekali. Bahkan ada juga yang 

dilarang untuk diikuti, misalnya puasa wiṣal, lama berdiri ketika shalat sendirian, dan 

sebagainya. Di antara contoh hadis sisi kemanusiaan Muhammad adalah menjilat jari 

setelah makan, cara beliau berjalan (Syahrur, 2010:163),demikian juga dengan jenis 

pakaian, makanan yang disenangi Muhammad dan sebagainya. 

Muḥammad Syaḥrūr memberikan contoh-contoh hadis yang terkait dengan 

kedudukan Muhammad saw., baik sebagai Nabi, Rasul ataupun sebagai manusia biasa 

(Shihab, 1996:9). Hadis-hadisrisālah (sunnah risālah) berlaku universal bisa diterapkan 

kapan dan di manapun, baik pada saat Muhammad saw. masih hidup maupun setelah 

wafat. Kebanyakan hadis risālah berisi tentang harkat martabat kemanusian dan syi‟ar 

agama.Kalau hadis itu bertentangan dengan nilai-nilai kemanusian misalnya maka harus 

ditolak. Salah satu contohnya adalah: 

 انضهى يٍ صهى انُاس يٍ نضاَّ ٌٔذِ

tanpa disebutkan siapa periwayatnya dan di kitab mana hadis tersebut dicantumkan 

(Syahrur, 2010:165). Setelah penulis teliti ternyata hadis tersebut terdapat dalam Ṣaḥīḥ al-

Bukhārī  dengan redaksi: 

ٍِ أَ  اػٍِمَ تْ ًَ إصِْ َٔ فرَِ  ٍِ أتًَِ انضَّ ِ تْ ٍْ ػَثْذِ اللََّّ ثَُاَ شُؼْثحَُ ػَ ٍُ أتًَِ إٌِاَسٍ قاَلَ حَذَّ ثَُاَ آدَوُ تْ ٍْ ػَثذِْ حَذَّ ًِّ ػَ ؼْثِ ٍْ انشَّ تًِ خَانذٍِ ػَ

صَ  َٔ  ِّ ٍْ ُ ػَهَ ًِّ صَهَّى اللََّّ ٍْ انَُّثِ ا ػَ ًَ ُُْٓ ُ ػَ ًَ اللََّّ رٍٔ رَضِ ًْ ٍِ ػَ ِ تْ ٌذَِِِ هَّىَ قاَلَ اللََّّ َٔ  ِّ ٍْ نضَِاَِ ٌَ يِ ٕ ًُ ضْهِ ًُ ٍْ صَهىَِ انْ ضْهىُِ يَ ًُ  انْ

....ُُّْ ُ ػَ ٍْ ْجََرَ يَا ََٓىَ اللََّّ ٓاَجِرُ يَ ًُ انْ َٔ 

Dari Abdullah bin 'Amr, dari Nabi saw. bersabda: "Seorang muslim adalah orang 

yang kaum Muslimin selamat dari lisan dan tangannya, dan seorang Muhajir adalah 

orang yang meninggalkan apa yang dilarang oleh Allah "(Al-Bukhari, sunan:9).  

 

Hadis di atas berlaku universal, kapan dan di manapun. Kalau kita tidak ingin 

diganggu orang lain maka jangan mengganggu, kalau sakit dicubit maka jangan mencubit. 

Tetapi penulis tidak menemukan redaksi matan dengan kata “al-nās”sebagaimana yang 

disebutkan Muḥammad Syaḥrūr di atas. Semua matan hadis menyebutkan kata al-

muslimūna, bukan al-nāsjika memakai redaksi seperti di atas. Ini merupakan salah satu 

kelengahan atau keteledoran Syaḥrūr dalam mengutip hadis Nabi saw. karena tidak 



Robby Zidni Ilman ZF  

 

 

117 
 

merujuk kepada sumber primer (lihat misalnya Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, no. 10 dan 6003, Ṣaḥīḥ 

Muslim, no. 57, Sunan al-Nasā’ī, no. 4910, Sunan Abī Dāwud, no. 2122, Musnad Aḥmad, no. 

6199, 6225, 6464, 6502, 6515, 6521, 6541, 6618, 6659, 6687, 6721, dan 6787, demikian jugan 

dalam Sunan al-Dārimī, no. 2600). Dari sekian riwayat yang ada tidak satupun matan hadis 

memiliki redaksi sebagaimana disebutkan Muḥammad Syaḥrūr. Imam Aḥmad memang 

menyebutkan redaksi al-nas, tetapi tidak seperti matan redaksi hadis di atas. Beliau 

mengatakan (Musnad, no. 6464): 

ٍْرِ  غَ أتَاَ انْخَ ًِ ُ صَ ٍُ أتًَِ حَثٍِةٍ أَََّّ ثَُاَ ٌزٌَِذُ تْ ٍِٓؼَحَ حَذَّ ٍُ نَ ثَُاَ اتْ ٍُ يُٕصَى حَذَّ ٍُ تْ ثَُاَ حَضَ ٍَ  حَذَّ ِ تْ ؼْدُ ػَثْذَ اللََّّ ًِ ٌقَُٕلُ صَ

صْلًَوِ أفَْ  ِ أيَُّ الْإِ ٌَّ رَجُلًا قاَلَ ٌاَ رَصُٕلَ اللََّّ ٍِ انْؼَاصًِ ٌقَُٕلُ إِ رِٔ تْ ًْ ٌذَِِِ ضَمُ قاَلَ ػَ َٔ  ِّ ٍْ نضَِاَِ ٍْ صَهىَِ انَُّاسُ يِ  يَ

.........Abdullah bin 'Amr bin al-āṣ berkata: bahwa seorang lelaki bertanya kepada 

Rasulullah saw. "Wahai Rasulullah, Islam yang bagaimana yang paling baik?" 

Beliau menjawab: "Yaitu seseorang yang orang lain selamat dari keburukkan lisan 

dan tangannya."  

Sedangkan hadis nubūwah tidak bersifat universal melainkan relatif, bisa diikuti dan 

bisa juga ditinggalkan tetapi masih ada kaitannya dengan ibadah.Hadis-hadis seperti ini 

lebih banyak berbicara tentang kemasyarakatan, politik, ekonomi, pendidikan, dan 

peraturan-peraturan yang berlaku di masyarakat.Di antara contoh hadis nubuwah adalah 

hadis-hadis yang berhubungan dengan pernikahan, talak, dan hal-hal yang mengatur 

hubungan kemasyarakatan. Salah satu contohnya adalah hadis yang berbunyi: 

وِ فئَِ  ْٕ ِّ تاِنصَّ ٍْ ٍْ نىَْ ٌضَْرطَِغْ فؼََهَ يَ َٔ جْ  َّٔ ُْكُىْ انْثاَءَجَ فهٍَْرَزََ ٍْ اصْرطََاعَ يِ ثاَبِ يَ .ٌاَ يَؼْشَرَ انشَّ ِٔجَاء. ُ نَُّ  ََّّ 

'Wahai sekalian pemuda, siapa di antara kalian yang telah mempunyai kemampuan, 

maka hendaklah ia menikah, dan barangsiapa yang belum mampu, hendaklah ia 

berpuasa karena hal itu akan lebih bisa meredakan gejolaknya."(Al-Bukhārī, al-Jāmi‟ 

al-Ṣaḥīḥ:4677, Muslim:2485, al-Tirmiżī:1001, al-Nasā‟ī:2207-2211, Dāwud:1750 

,Aḥmad:3411, 3819, 3830, 3903 dan 4050, al-Dārimī:2071. 

 

Muḥammad Syaḥrūr memberikan banyak contoh tentang hadis nubuwah dengan 

berbagai ragam redaksi. Menurutnya hadis yang terkait dengan posisi Muhammad sebagai 

Nabi tidak bisa dijadikan sumber syariat sebagaimana hadis hadis rasul (sunnah risalah) 

meskipun sesuai dengan al-tanzīl al-ḥakīm (al-Qur‟an). Ini disebabkan karena hadis 

nabawi hanya bersifat khusus yang ditujukan kepada orang-orang tertentu (Syahrur, 

2010:168). Menikah memang anjuran agama dan perbuatan yang dipraktikkan langsung 

oleh Muhammad saw. Tetapi kaum muslimin tidak harus menikah kalau memang bisa 

menjaga pandangan dan nafsu syahwat untuk tidak terjerumus kepada perbuatan haram 

(zina). 



Robby Zidni Ilman ZF  

 

 

118 
 

Terakhir adalah hadis yang bersumber dari Muhammad sebagai manusia biasa 

sebagaimana manusia lainnya.Sebagai manusia tentu Muhammad tidak bisa lepas dari 

lingkungan sekitar yang mengitarinya.Sebagai makhluk biologis tentu beliau butuh makan, 

minum, tidur, berolah raga, dan hal lainnya yang terkait dengan sisi kemanusiaan. Hadis 

yang bersumber dari Muhammad sebagai manusia biasa tidak memiliki kaitan hukum 

syariat sama sekali. Hadis-hadis terkait dengan kedudukan Muhammad sebagai manusia 

biasa sangat banyak dan sama sekali tidak ada tuntutan untuk diikuti. Dalam pengertian 

bahwa kita boleh mengikuti dan boleh tidak karena tidak terikat dengan hukum sama 

sekali. Bahkan ada juga yang dilarang untuk diikuti, misalnya puasa wisal, lama berdiri 

ketika shalat sendirian, dan sebagainya. 

 

C. Analisis Kritis Terhadap Muḥammad Syaḥrūr 

Konsep pemikiran sunnahMuḥammad Syaḥrūr menurut penulis masih belum jelas 

karena lebih banyak dititikberatkan pada ayat-ayat al-Qur‟an. Contoh-contoh yang 

dipaparkan dalam buku al-Sunnah al-Rasūlīyah wa al-Sunnah al-Nabawīyahbelum 

mencerminkan hermeneutika pemahaman terhadap sunnah secara komprehensif. Jika 

sunnah dipahami dalam terminologi ulama hadis maka maknanya sama dengan hadis itu 

sendiri, yaitu perkataan, perbuatan, ataupun ketetapan yang bersumber dari Nabi saw. 

Sebenarnya pembagian kedudukan Muhammad sebagai Nabi dan Rasul bukanlah yang 

baru dalam studi hadis, tetapi sebelum Syaḥrūr konsep itu sudah ada meskipun dengan 

bahasa yang berbeda. Demikian juga dengan tindakan Nabi saw. apakah itu syariat atau 

bukan juga sudah dibahas oleh sarjana-sarjana Muslim. 

Dalam pembacaan penulis terhadap buku al-Sunnah al-Rasūlīyah wa al-Sunnah al-

Nabawīyah dan buku-buku Syaḥrūr lainnya, bisa disimpulkan bahwa yang menjadi pijakan 

Syaḥrūr dalam membahas konsep sunnah dan hal-hal yang berkaitan dengannya adalah 

ayat-ayat al-Qur‟an, bukan hadis. Ini tidak mengherankan karena memang dia merupakan 

ahli dalam kajian studi al-Qur‟an. Bisa dikatakan bahwa dalam pandangan Muḥammad 

Syaḥrūr sebuah hadis akan diterima kalau tidak bertentangan dengan nilai-nilai Qur‟ani. 

Hal itulah yang juga dilakukan oleh sarjana-sarjana Musli sebelumnya, seperti Muḥammad 

al-Gazālī dan Yūsuf al-Qarāḍāwī misalnya. 

 

 



Robby Zidni Ilman ZF  

 

 

119 
 

 

Ada beberapa hal yang penulis perhatikan dari pemikiran Muḥammad Syaḥrūr yang 

belum diuraikan oleh peneliti sebelumnya. 

1. Memahami Hadis Pendekatan Sejarah(History Approuch) 

Muḥammad Syaḥrūr memang tidak secara eksplisit menyebutkan langkah-langkah 

atau metode dalam memahami hadis Nabi saw. Tetapi dari penjelasan dalam beberapa 

karyanya jelas mengindikasikan bahwa hadis-hadis itu harus dilihat dari segi 

masanya.Dalam istilah Ulumul Hadis disebut dengan asbāb al-wurūd.Syaḥrūr mengakui 

bahwa keadaan pada masa Nabi dan sahabat kurang mampu untuk berdialog dengan masa 

sekarang.Bahkan mustahil kita yang hidup pada abad 21 bisa kembali kepada masa Nabi 

yang hidup pada abad 7 M (Syahrur, 2012: 27). Karena itu kita tidak bisa memahami hadis 

secara literal atau tektual tetapi harus kontekstual.Bahkan kontekstual juga tidak cukup 

sampai disitu tetapi harus dikontekstualisasikan kepada masa sekarang. 

2. Memahami Hadis Sesuai Era Zaman 

Sudah dijelaskan di atas bahwa dalam memahami hadis Nabi saw. harus 

memperhatikan situasi dan kondisi yang berkembang di masyarakat. Pendekatan 

kontekstual sangat diperlukan dalam memahami suatu hadis supaya tidak terjadi distorsi 

terhadap pemaknaannya. Memang diakui bahwa beberapa karya-karya ulama klasik harus 

dipahami secara kritis, bahkan ada beberapa hal yang harus dibuang karena tidak sesuai 

dengan dengan zaman yang ada sekarang ini. Dalam memahami al-Qur‟an dan hadis 

Muḥammad Syaḥrūr menggunakan ilmu-ilmu modern seperti sosiologi, antropolgi, 

matematika, dan ilmu-ilmu yang berkembang pada masa modern lainnya. Intinya dalam 

memahami sebuah hadis harus sesuai dengan semangat zaman supaya bisa 

dikontekstualisasikan dengan kehidupan umat Islam sekarang.  

3. Bersifat Humanis  

Memanusiakan manusia merupakan salah satu ajaran Islam yang memiliki peran 

penting dalam kehidupan manusia.Jika ada hadis yang bertentangan dengan al-Qur‟an 

menyangkut nilai-nilai kemanusiaan maka harus ditolak.Muḥammad Syaḥrūr menolak 

hadis yang dinilai merendahkan derajat wanita meskipun itu sahih, misalnya hadis riwayat 

al-Bukhārī (no. 2646), Muslim (4128) dan lainnya dari Ibn Umar yang berbunyi:  

لَاطٍِرََجَ  َٔ  َٔ انذَّ لَاػَذْ َٔ رْأجَِ  ًَ انْ َٔ ؤْوُ فًِ ثلًََثَحٍ فًِ انْفرََسِ  ا انشُّ ًَ  .ارِ إََِّ

"Tidak ada penyakit yang menular secara sendirian, tidak ada pengaruh atau 

alamat jahat pada suara burung.Sesungguhnya kesialan ada pada tiga hal, pada kuda, 



Robby Zidni Ilman ZF  

 

 

120 
 

wanita dan tempat tinggal"( Muslim: 4127-4130, al-Tirmiżī:2749, al-Nasā‟ī:3512-3513, Dāwud:3421, 

Ibn Mājah: 1985Muwaṭṭa:1538. 

Muḥammad Syaḥrūr mempertanyakan hadis tersebut, apakah mungkin Muhammad 

menyamakan antara binatang yang tidak berakal (kuda), makhluk yang berakal (wanita) 

dan barang yang tidak bergerak sama sekali (rumah)? Tentu jawabannya tidak karena bisa 

dinilai merendahkan derajat kemanusiaan (Syahrur, 2010: 165). Secara tidak langsung 

Muḥammad Syaḥrūr ingin memperjuangkan hak-hak perempuan dan memerdekaan 

mereka hegemoni kaum laki-laki. PemikiranMuḥammad Syaḥrūr tidak lepas dari pengaruh 

dunia pendidikannya di Irlandia (Dublin), tempat mengajar (Syria, Damaskus), dan 

literatur-literatur yang dibaca.  

Ketika beajar di Eropa tentu Muḥammad Syaḥrūr terpengaruh juga ide-ide filsafat 

Barat dan kajian bahasa yang diterima dari gurunya, Ja‟far Dakk al-Bāb. Di Syiria dia 

bertemu dengan pemikiran-pemikiran ulama yang dianggap klasik yang seolah-olah 

mendominasi peran wanita. Demikian juga dengan literatur-literatur yang dibaca di dunia 

Barat, yang sangat mempengaruhi corak pemikiran Syaḥrūr. Jika diperhatikan dengan 

seksama nampaknyaMuḥammad Syaḥrūr kurang memperhatikan asbāb al-wurūd suatu 

hadis karena dia langsung mengkaji matan hadis.  

KESIMPULAN 

Demikianlah artikel singkat ini membahas cara berfikir Muḥammad Syaḥrūr 

terutama sekali yang tertulis dalam bukunya al-Sunnah al-Rasūlīyah wa al-Sunnah al-

Nabawīyah; Ru’yatun Jadīdah. Dalam buku ini dia menggunakan kata sunnah karena lebih 

umum dari pada hadis. Sebelum dibukukan hadis memang disebut dengan sunnah 

sebagaimana buku al-Sunnah Qabla al-Tadwīn oleh Ajjāj al-Khaṭīb. Selain itu kata sunnah 

lebih melekat dengan hukum Islam dari pada kata hadis, seperti slogan yang sering kita 

dengar “Kembali kepada al-Qur‟an dan Sunnah (back to the Quran and the sunnah)”.  

Muhammad Syahrur dalam memahami suatu hadis lebih menekankan kepada posisi 

Muhammad saw. itu sendiri, yang dibagi menjadi tiga posisi pokok yaitu sebagai manusia 

biasa, Nabi dan Rasul. Sebagai manusia biasa, apapun yang dilakukan oleh Muhammad 

tidak harus diikuti karena tidak terikat dengan hukum syariat sama sekali. Sebagai seorang 

Nabi juga tidak mutlak diikuti karena apa yang beliau lakukan dan sabdakan terkait dengan 

kasus dan orang tertentu. Dalam pengertian bahwa ia bersifat lokal temporal bukan mutlak 

absolut karena Nabi tidak bersifat maksum. Adapun ketika Muḥammad sebagai Rasul 



Robby Zidni Ilman ZF  

 

 

121 
 

maka semua ucapan dan tindakannya harus diikuti karena Rasul itu maksum.Itulah 

sebabnya tindakan dan ucapannya bersifat universal. 

Konsep Ketaatan Kepada Muḥammad oleh Syaḥrūr membagi menjadi dua yaitu 

munfaṣilah dan muttaṣilah.Al-ṭā’ahal-munfaṣilah merupakan ketaatan kepada Muhammad 

yang tidak terkait langsung dengan ketaatan kepada Allah.Sedangkan al-ṭā’ah al-

muttaṣilahmerupakan ketaatan yang langsung berhubungan kepada Allah. Menurut penulis 

hal ini merupakan pemikiran yang unik dan novelty dalam kajian hadis karena ulama-

ulama sebelum tidak pernah memetakannya secara eksplisit dan konprehensif. Selain itu 

syahrur lebih berani mengungkapkan hal yang bersifat domestik rasul sendiri yang  

menurut penulis syahrur salah satu pemikir yang objektif dalam hal pemetaan konsep 

sunnahnya.Sehingga penulis katakan beberapa novelty yang disebut diatas belum pernah 

dikaji oleh peneliti lainnya meski ada yang menyebutken tetapi hanya sekilas pemapara 

singkat tidak terlalu detail seperti yang penulis lakukan.  

Apa yang dilakukan dan disabdakan Muhammad tidak harus ditaati karena tidak 

semua terkait dengan hukum syariat. Sebagaimana disebutkan di atas bahwa Muhammad 

ada kalanya sebagai manusia biasa, Nabi, dan Rasul.Tetapi untuk melihat posisi-posisi ini 

memang agak sulit karena tidak semua hadis memiliki asbāb al-wurūd sebagaimana tidak 

semua ayat al-Qur‟an memiliki asbāb al-nuzūl. 

Suatu pemikiran hadis Muḥammad Syaḥrūr perlu terus dikaji dan  memang perlu 

diteliti secara lebih mendalam karena memang ada beberapa poin yang menarik untuk 

dikaji.Nuansa pemikiran Syaḥrūr lebih kritis daripada pemikir-pemikir Muslim lainnya 

yang lebih bersifat ideologis dan apologis. Dalam mengkaji al-Qur‟an dan hadis dia sama 

sekali tidak terikat dengan mazhab dan tanpa ada beban apapun sehingga pemikirannya 

lebih bebas, kritis, dan bertanggungjawab.  

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abbas, Hasjim, Kritik Matan Hadis; Versi Muhaddisin dan Fuqaha, Yogyakarta: Penerbit 

Teras, 2004.   

Abdullah, M. Amin, Studi Agama; Normativitas atau Historisitas?, Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 1999.   

Aḥmad, Abū Abdullāh Aḥmad bin Muḥammad bin Ḥanbal al-Syaibānī al-Marwazī, 

Musnad Aḥmad, CD ROM. Mausū‟ah al-Ḥadis al-Syarīf. 



Robby Zidni Ilman ZF  

 

 

122 
 

Al-Ghazali, Muhammad, Studi Kritis atas Hadis Nabi SAW, terj. Muhammad al- Baqir, 

Bandung: Mizan, 1996.   

Al-Mawardi, al-Ahkam al-Sulthaniyah, Beirut: Dar al-Fikr, t.Th.   

Al-Ṭaḥḥān, Maḥmūd, Taisīr Muṣṭalah Al-Ḥadīṡ, Beirut: Dār Al-Fikr, t. Th. 

Assa‟idi, Sa‟dullah, Hadis-Hadis Sekte, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996.   

Asyqar-Al, Muḥammad Sulaimān, Af’āl al-Rasūl wa Dalālātuhā fī al-Aḥkām al-Syarī’ah, 

Beirut: Mu‟assasah al-Risālah, cet-VI, 1424 H/2003 M. 

Bizawie, Zainul Milal, Perlawanan Kultural Agama Rakyat, Yogyakarta: SAMHA 

Institute, 2002.   

Bukhārī, Imām, Ṣaḥīḥ Bukhārī, IX, Semarang: Thoha Putra, t.Th.   

Eagleton, Terry, Teori Sastra: Sebuah Pengantar Komprehensif, Yogyakarta: Jalasutra, 

2006.  

Eriyanto, Analisis Wacana; Analisis Teks Media, Yogyakarta: LKiS, 2006. 

Fanani, Ahmad Fuad, Islam Mazhab Kritis; Menggagas Keberagamaan Liberatif, Jakarta: 

Penerbit Buku Kompas, 2004.   

Fanani, Muhyar, Fiqih Madani: Konstruksi Hukum Islam di Dunia Modern, Yogyakarta: 

LKiS, cet-I, 2010. 

Fazlurrahman, Islam dan Modernitas, Bandung: Penerbit Pustaka, 1985.   

Hamim, Thoha [ed], Antologi Kajian Islam, Surabaya: Pascasarjana IAIN Sunan Ampel 

Press, 1999.    

Hardiman, F. Budi, Kritik Ideologis; Menyingkap Kepentingan Pengetahuan Bersama 

Jurgen Habermas, Yogyakarta: Penerbit Buku Baik, 2004.   

Ismail, M. Syuhudi, Kaedah Kesahihan Sanad Hadis: Telaah Kritis dan Tinjauan dengan 

Pendekatan Ilmu Sejarah, Jakarta: Bulan Bintang, cet-III, 1426 H/2005 M. 

Jakfar, Tarmizi M, Otoritas Sunnah Non-Tasyri’iyyah Menurut Yusuf al-Qaradhawi, 

Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, cet-I, 2011. 

Jorgensen, Marianne W. & Louise J. Philips, Analisis Wacana; Teori dan Metode, terj. 

Imam Suyitno (dkk), Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2007.   

King, Richard, Agama, Orientalisme, dan Poskolonialisme; Sebuah Kajian tentang 

Perselingkuhan antara Rasionalitas dan Mitis, Yogyakarta: Penerbit Qalam, 2001.  

Lutfi, Achmad, Pemikiran Hadis Ibn Hatim Al-Razi: Melacak Perkembangan Awal 

Kritisisme Hadis, Jurnal Studi Ilmu-ilmu al-Qur‟an dan Hadis,Vol.7, No. 2, Juli 



Robby Zidni Ilman ZF  

 

 

123 
 

2006.   

Muhadjir, Noeng, Filsafat Ilmu; Telaah Sistematis Fungsional Komparatif, Yogyakarta: 

Rake Sarasin, 1998.     

Muhibbin, Hadis-Hadis Politik, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996. Muslim, Imam, Shahih 

Muslim, II, Singapura: Sulaiman Mar‟i, t.th.    

Munajjad-Al,Māhir Membongkar Ideologi Tafsir Al-Qur’an Kontemporer,Terj. 

Burhanuddin Dzikri, Yogyakarta: Elsaq Press, cet-I, 2008. 

Muslim, Abū Al-Ḥusain Muslim bin al-Ḥajjāj bin Muslim al-Qusyairī al-Naisābūrī,, al-

Ṣaḥīh al-Mujarrad al-Musnad ilā Rasūlillāh Ṣallallāhu alaihi wa Sallam atau al-

Musnad al-Ṣaḥīḥ al-Mukhtaṣar min al-Sunan bi al-Naqli al-Adli an Rasūlillāh 

Ṣallallāhu alaihi wa Sallam, CD ROM Mausū‟ah al-Ḥadīṡ al-Syarīf. 

Naf‟atu Fina, Lien Iffah, Al-Qur’an dan Sains; Sebuah Pendekatan Hermeneutis, Jurnal 

Studi Ilmu-ilmu Al-Qur‟an dan Hadis, Vol. 9, No. 2, Juli 2008. 

Palmer, Richard E., Hermeneutika; Teori Baru mengenai Interpretasi, Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2005.   

Nasā‟ī-Al, Abū Abdur Raḥmān Aḥmad bin Syu‟aib bin Ali bin Sinān bin Baḥr, Al-Sunan 

Al-Shugrā, CD ROM Mausū‟ah al-Ḥadis al-Syarīf. 

Nurisman, Pemikiran Filsafat Islam Harun Nasution: Pengembangan Pemikiran Islam di 

Indonesia, Yogyakarta: Teras, cet-I, 2012. 

Pulungan, Suyuthi, Fiqh Siyasah; Ajaran, Sejarah dan Pemikiran, Jakarta: Raja Grafindo 

Persada, 1994.  

Qazwainī-Al, Abū Abdullah Muḥammad bin Yazīd bin Mājah, Sunan Ibn Mājah, CD 

ROM Mausū‟ah al-Ḥadis al-Syarīf. 

Rahardjo, Mudjia, Hermeneutika Gadamerian: Kuasa Bahasa dalam Wacana Politik Gus 

Dur, Malang: Universitas Islam Negeri Malang Press, 2007.    

Sumaryono, E., Hermeneutika: Sebuah Metode Filsafat, Yogyakarta: Yayasan Kanisius, 

1999.   

Sya‟ban, Ahmad Ginanjar, “Hermeneutics”, dalam www.afkar.numesir.org, akses 10-11-

2011.   

Syaḥrūr, Muḥammad, al-Kitāb wa al-Qur’ān: Qirā’ah Mu’āṣirah, Syria-Damaskus: al-

Ahālī li al-ṭibā‟ah wa al-Nasyr wa al-Tauzī, t. th. 



Robby Zidni Ilman ZF  

 

 

124 
 

----------------------------,Naḥw Uṣūl Jadīdah li al-Fiqh al-Islāmī: Fiqh al-Mar’ah, Syria-

Damaskus: al-Ahālī li al-ṭibā‟ah wa al-Nasyr wa al-Tauzī, cet-I, 2010. 

---------------------------, al-Daulah wa al-Mujtama’, Syria-Damaskus: al-Ahālī li al-ṭibā‟ah 

wa al-Nasyr wa al-Tauzī 

---------------------------, al-Islām wa al-Īmān: Manẓūmah al-Qiyam, Syria-Damaskus: al-

Ahālī li al-ṭibā‟ah wa al-Nasyr wa al-Tauzī, cet-1996. 

---------------------------,Tajfīf Manābi’ al-Irhāb, Syria-Damaskus: al-Ahālī li al-ṭibā‟ah wa 

al-Nasyr wa al-Tauzī, cet-I, 2008. 

Syaltūt,Maḥmūd, al-Islām: Aqīdah wa Syarī’ah, Kairo: Dār al-Syurūq, cet-XIV, 1421 

H/2001 M.  

Tirmiżī-Al, Abū Īsā Muḥammad bin Īsā bin Saurah bin Mūsā, Al-Jāmi’ al-Mukhtaṣar min 

al-Sunan  an Rasūlillāh Ṣallallāhu Alaihi wa Sallam (CD ROM Mausū‟ah al-Ḥadīṡ 

al-Syarīf). 

Zayd, Nasr Hamid Abu, Hermeneutika Inklusif; Mengatasai Problematika Bacaan dan 

Cara-Cara Pentakwilan atas Diskursus Keagamaan, Terj. M. Mansur dan Khoiron 

Nahdhiyin, Jakarta: ICIP, 2004.    

Zayd, Nasr Hamid Abu, Kritik Teks Keagamaan, Terj. Hilman Latief, Yogyakarta: El-Saq 

Press, 2003.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


