
Fiqhul Hadits: Jurnal Kajian Hadits dan Hukum islam 

Vol 1,  No 2, 2023. Hal. 141-149, ISSN (Print):  2986-3961 ISSN (Online): 2986-2434 

 
 

141 

 

Nilai-Nilai Moderasi Dalam Pemikiran Fiqh Dan Tasawwuf Syekh 

Muhammad Nawawi Banten 

 
Ahmad Muzakki 

Ma`had Aly PP Zainul Hasan Genggong  

Pajarakan Probolinggo 

muzakkipasca@gmail.com 

 

Abstrak 
Penelitian ini bertujuan meneliti nilai-nilai moderasi pemikiran fiqh dan taswuf Syekh Muhammad Nawawi 

Banten. Setelah dilakukan penelitian menggunakan metode kajian pustaka, maka diperoleh kesimpulan 

bahwa Dalam pandangan Syekh Nawawi Banten, fiqh dan tasawwuf tidak boleh dipisah-pisah. Keduanya 

bagaikan ruh dan jasad yang saling menyatu satu dengan lainnya. Dalam karya-karyanya yang banyak 

memadukan antara fiqh dan tasawwuf beliau mengajarkan agar ada keseimbangan antara tawakkal dan 

bekerja, ibadah sosial dan ibadah ritual, meletakkan semua ilmu secara sejajar, memposisikan tokoh-tokoh 

Islam dengan baik. Nilai-nilai moderasi dalam pemikiran fiqhnya diantaranya adalah selalu berusaha 

meminimalisir perbedaan pendapat, toleran di tengah perbedaan pendapat madzhab, berhati-

hati(ihtiyath) dalam menetapkan hukum, serta tidak fanatik madzhab. Sedangkan diantara pemikiran 

moderatnya dalam tasawwuf adalah ajaran tentang perpaduan antara syariat, thariqot dan hakikat, antara 

tawakkal dan ikhtiyar dalam mencari rezeki. 

Abstract 
 

This study aims to examine the moderation values of fiqh and Sufism thought of Sheikh Muhammad Nawawi 

Banten. After conducting research using the literature review method, it was concluded that in the view of 

Sheikh Nawawi Banten, fiqh and Sufism should not be separated. Both are like the spirit and body that are 

integrated with each other. In many of his works that combine fiqh and tasawwuf, he teaches that there 

should be a balance between tawakkal and work, social worship and ritual worship, putting all knowledge in 

parallel, positioning Islamic figures properly. The values of moderation in his fiqh thinking include always 

trying to minimize differences of opinion, being tolerant in the midst of differences in madzhab opinion, 

being careful (ihtiyath) in determining the law, and not being fanatical about madzhab. While among his 

moderate thoughts in tasawwuf are teachings about the combination of sharia, thariqot and hakikat, between 

tawakkal and ikhtiyar in seeking sustenance. 

 

 

 

PENDAHULUAN 

Syekh Nawawi Banten merupakan ulama yang memiliki produktifitas yang tinggi 

dalam dunia tulis menulis. Karya tulisnya kurang lebih 115 kitab dalam berbagai bidang 

ilmu seperti tafsir, hadits, fiqh, ushul fiqh, tauhid, tasawwuf, nahwu, dan tasrif. Karya-

karya beliau dibaca dan kaji dengan baik di berbagai pesantren di Indonesia. Nama beliau 

telah masyhur tidak hanya di Nusantara, bahkan di berbagai belahan dunia. 

Karya tulis beliau yang berjudul Tafsir Munir Li Ma`alim at-Tanzil al-Mufassir `an 

Wujuhi Mahasin at-Ta`wil  mendapatkan apresiasi yang luar biasa dari para ulama di 

Mesir. Berkat karya inilah beliau sangat dihormati dan dimulyakan dan beliau 

mendapatkan kedudukan mulia dengan gelar Sayyid Ulama Hijaz. Gelar ini merupakan 

pencapaian luar biasa yang memang pantas disandang oleh Syekh Muhammad Nawawi 

yang menguasai berbagai disiplin ilmu. 

mailto:muzakkipasca@gmail.com


Ahmad Muzakki 

 

 

142 
 

Dalam beberapa karya kitab beliau, nampak pemikiran-pemikiran moderat. Salah 

satunya dalam kitab fiqh dan tasawufnya. Oleh karena itulah artikel ini akan mencoba 

mengulas dan menjabarkan nilai-nilai moderasi pemikiran fiqh dan taswuf Syekh 

Muhammad Nawawi Banten. 

 

PEMBAHASAN 

Moderasi Islam menjadi penting untuk dikembangkan, karena sikap moderat 

dianggap sebagai jalan tengah dalam memecahkan masalah. Seorang muslim moderat 

senantiasa memandang moderasi sebagai sikap yang paling adil dalam memahami 

agama.  Hakikat ajaran Islam adalah kasih sayang, maka seorang muslim moderat 

senantiasa mendahulukan perdamaian dan menghindari kekerasan pemikiran atau 

tindakan. Seorang muslim moderat senantiasa memandang dan memperlakukan semua 

orang secara adil dan setara . Selain itu, kalangan muslim moderat senantiasa 

mengutamakan nilai-nilai kemanusiaan dan demokrasi, karena ajaran Islam mendorong 

agar demokrasi dijadikan alternatif dalam mewujudkan nilai-nilai kemanusiaan.  

Moderasi Islam dalam bahasa arab disebut dengan al-Wasathiyyah al-Islamiyyah. 

Al-Qardawi menyebut beberapa kosakata yang serupa makna dengannya termasuk kata 

tawazun, i'tidal, ta'adul dan istiqamah. Sementara dalam bahasa inggris sebagai Islamic 

Moderation. Moderasi Islam adalah sebuah pandangan atau sikap yang selalu berusaha 

mengambil posisi tengah dari dua sikap yang berseberangan dan berlebihan sehingga salah 

satu dari kedua sikap yang dimaksud tidak mendominasi dalam pikiran dan sikap 

seseorang. Dengan kata lain seorang Muslim moderat adalah  Muslim yang memberi setiap 

nilai atau aspek yang berseberangan bagian tertentu tidak lebih dari porsi yang semestinya.  

Adapun istilah moderasi menurut  Khaled Abou el-Fadl dalam The Great Theft 

adalah paham yang mengambil jalan tengah, yaitu paham yang tidak ekstem kanan dan 

tidak pula ekstrem kiri.
1
 K.H. Abdurrahman Wahid pun merumuskan bahwa moderasi 

harus senantiasa mendorong upaya untuk mewujudkan keadilan sosial yang dalam agama 

dikenal dengan al-maslahah al-„ammah. Bagaimanapun hal ini harus dijadikan sebagai 

fondasi kebijakan publik, karena dengan cara yang demikian itu kita betul-betul 

menerjemahkan esensi agama dalam ruang publik. Dan setiap pemimpin mempunyai 

                                                           
1
 Zuhairi Misrawi, Hadratussyaikh Hasyim Asy‟ari Moderasi, Keutamaan, dan Kebangsaan, 

(Jakarta: PT Kompas Media Nusantara, 2010), 13. 



Ahmad Muzakki 

 

 

143 
 

tanggung jawab moral yang tinggi untuk menerjemahkannya dalam kehidupan nyata yang 

benar-benar dirasakan oleh publik.
2
 

Menurut Kiai Afifuddin Muhajir moderasi dalam Islam memiliki dua arti. Pertama, 

moderasi berarti bukan ini dan bukan itu. Misalnya konsep Islam  tentang nafkah adalah 

jalan tengah antara kikir (taqtir) dan boros (israf), artinya Islam mengajarkan agar pemberi 

nafkah tidak kikir dan tidak boros, melainkan ada diantara keduanya.
3
 Hal ini bisa dilihat 

dalam firman Allah surat Al-Isra`, 

لََ تبَْسُطٍْاَ مُوَّ اىْبسَْظِ فتَقَْعُدَ مَيُُمًا مَحْسُُزًا  ]الإسساء/ ََ لََ تجَْعَوْ ٌدََكَ مَغْيُُىتًَ إىِىَ عُىقُلَِ  ََ[29 

“Dan janganlah kamu jadikan tanganmu terbelenggu pada lehermu dan janganlah kamu 

terlalu mengulurkannya
 
karena itu kamu menjadi tercela dan menyesal.” 

 Arti kedua dari moderasi menurut Kiai Afifuddin Muhajir adalah bukan hanya ini 

dan bukan hanya itu, misalnya Islam antara jasmani dan rohani. Maksudnya Islam tidak 

hanya mengurusi masalah-masalah yang bersifat jasmani dan tidak hanya mengurusi yang 

rohani saja, tetapi mengurusi keduanya secara bersamaan. Contoh lain, Islam antara nash 

dan ijtihad. Artinya hukum Islam tidak hanya didasarkan pada nash semata, namun juga 

melibatkan aktifitas ijtihad.
4
 Untuk contoh yang terakhir ini dapat dilihat dari dialog antara 

Rasulullah dengan Muadz bin Jabal ketika diutus ke Yaman,  

ِ صيى اللَّ عيًٍ َسيم ، ىمََّ  ةً عَهْ مُعَاذٍ أنَّ زَسُُهَ اللََّّ قاَهَ مَسَّ ََ ٌْوِ حِمْصَ قاَهَ :  ا َعََ ََ عَهْ أصَْحَابِ مُعَاذٍ مِهْ أَ

ِ ، قاَهَ : فإَنِْ ىمَْ تجَِدْ فًِ مُعَاذًا إىِىَ اىٍْمََهِ ، قاَهَ  ٍْفَ تقَْضًِ إذَِا عَسَضَ ىلََ قضََاءٌ ؟ ، قاَهَ : أقَْضًِ َنِِتاَبِ اللََّّ ىًَُ : مَ

ِ صيى اللَّ عيًٍ َسيم ، قاَهَ : فإَنِْ ىمَْ تجَِدْ فًِ سُىَّتِ زَسُ  ِ ؟ ، قاَهَ : أقَْضًِ َسُِىَّتِ زَسُُهِ اللََّّ ِ مِتاَبِ اللََّّ صيى اللَّ  ُهِ اللََّّ

 ِ ِ ٍَِدَِيِ صَدْزِي ، قاَهَ : اىْحَمْدُ لِِلَّ لَ آىُُ ، قاَهَ : فضََسَبَ زَسُُهُ اللََّّ ََ ٍِدُ زَأًٌِْ  فََّ  عيًٍ َسيم ؟ ، قاَهَ : أجَْتَ ََ  اىَّرِي 

ِ صيى اللَّ عيًٍ َسيم ِ صيى اللَّ عيًٍ َسيم ، ىمَِا ٌسُْضًِ زَسُُهَ اللََّّ  زَسُُهَ زَسُُهِ اللََّّ

“Dari beberapa orang penduduk Himsh, diceritakan dari beberapa sahabat Mu`adz bin 

Jabal, bahwa sesungguhnya saat Rasulullah bermaksud mengutus Mu`adz untuk 

berdakwah ke negeri Yaman, beliau bertanya kepada Mu`adz: Bagaimana caramu 

memutuskan persoalan yang akan kamu hadapi? Mu`adz menjawab: saya akan 

memutuskannya berdasarkan Alquran. Nabi bertanya lagi: Jika dalam Alquran tidak 

Kamu temukan jawabannya? Mu`adz menjawab: dengan Sunnah Rasulullah. Sang Nabi 

pun bertanya lagi: andaikata di dua sumber itu tidak dijumpai jawabannya? Mu`adz pun 

                                                           
2
 Ibid, 14. 

3
 Afifuddin Muhajir, Membangun Nalar Islam Moderat : Kajian Metodologis, (Situbondo: Tanwirul 

Afkar, 2018), 5. 
4
 Ibid, 6. 



Ahmad Muzakki 

 

 

144 
 

menjawab: Saya akan berijtihad dengan menggunakan akalku untuk menyelesaikan hal itu 

dan saya tidak akan ceroboh dalam berijtihad. Setelah itu, Rasulullah saw. menepuh dada 

Mu`adz (sebagai pertanda setuju dan bangga atas kecerdasan Mu`adz bin Jabal, seraya 

bersabda: Segala puji bagi Allah Yang telah memberi taufiq kepada utusannya Rasulullah 

(Mu`adz) sesuai yang dikehendaki oleh Rasulullah.”
5
 

 

 Moderasi (wasathiyyah) merupakan ciri khas agama Islam yang merupakan 

perpaduan dan penyatuan dari konsep ta`adul, tawazun dan tawassuth. Ungkapan 

wasathiyyah bisa ditemukan dalam ayat Alquran dan Hadits Nabi berikut ini, 

ٍٍِدًا ] ٍْنُمْ شَ سُُهُ عَيَ ٌنَُُنَ اىسَّ ََ سَطًا ىتِنَُُوُُا شٍُدََاءَ عَيىَ اىىَّاسِ  ََ تً  مَرَىلَِ جَعَيْىاَمُمْ أمَُّ  143]اىبقسة/ََ

“Dan demikian (pula) Kami telah menjadikan kamu (umat Islam), umat yang adil dan 

pilihan
 
agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul (Muhammad) 

menjadi saksi atas (perbuatan) kamu.” (Al-Baqarah:143) 

 

  Sementara diantara hadits yang menjelaskan wasathiyyah yaitu, 

سَاطٍَُا َْ زِ اَ ُْ ٍْسُ الَْمُُ  خَ

“Sebaik-baik urusan adalah jalan tengahnya.” 

 

Ada juga Hadits lain yang mirip dengan hadits di atas yaitu, 

اىْغَاىِ  ََ ٍْهَ اىْقاَسِى  ٌْهُ اللَِّ ََ ََ دِ سَاطٍُاَ  َْ ٍْسُ الَْعَْمَاهِ اَ خَ ىََ  

“Dan sebaik-baik amal perbuatan adalah yang tengah-tengah, dan agama Allah ada 

diantara yang beku dan yang mendidih”. 

 Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa moderasi merupakan ciri khas Islam 

yang memiliki ciri-ciri tawassuth, ta`adul dan tawazun dalam setiap pola fikir, pola 

bertindak, dan berperilaku. Pada tataran praktisnya, wujud moderat dalam Islam dapat 

diklasifikasi menjadi empat wilayah pembahasan,
6
 yaitu: 1). Moderat dalam persoalan 

aqidah; 2). Moderat dalam persoalan ibadah; 3). Moderat dalam persoalan perangai dan 

budi pekerti; 4) Moderat dalam persoalan pembentukan syariat. 

                                                           
5
 Abu Dawud Sulaiman bin al-Asy‟ats al-Sajistani, Sunan Abi Dawud, (Beirut: al-Maktabah al-

`Ashriyah, 2001), Juz III, 303. 
6
 Abu Yazid, Membangun Islam Tengah : Refleksi Dua Dekade Mahad Aly Situbondo, (Yogyakarta: 

Lkis, 2010), 38. 



Ahmad Muzakki 

 

 

145 
 

Pada tataran yang lebih rinci bentuk-bentuk keseimbangan dalam Islam dapat 

diklasifikasikan ke dalam berbagai ragam pranata kehidupan beragama. Diantaranya 

adalah moderasi dalam ibadah, moderasi dalam aqidah, moderasi dalam fiqh, dan moderasi 

dalam tasawwuf. Penulis dalam kajian ini akan fokus kepada wasathiyah dalam pemikiran 

fiqh dan tasawwuf Syekh Nawawi Banten. 

Diantara pemikiran fiqh moderat Syekh Nawawi Banten adalah toleran di tengah 

perbedaan pendapat madzhab. Dalam kitab-kitab Syafi`iyah sering dijumpai ungkapan al 

khuruju minal khilaf mustahab (keluar dari perbedaan pendapat adalah lebih disukai). 

Kaidah ini sering diimplementasikan oleh Syekh Nawawi Banten sebagai upaya 

mengkompromikan pendapat-pendapat yang berbeda diantara beberapa madzhab.   

 Dalam kitab Kasifatu As-Saja misalnya, ketika Syekh Nawawi Banten membahas 

tentang sunah-sunah wudhu`, beliau memasukkan ad-dalku (menggosok-gosok anggota 

wudhu` dan membasuh seluruh rambut kepala sebagai bagian dari sunnah wudhu`.
7
 Hal 

tersebut dilakukan untuk menengahi berbagai perbedaan pendapat diantara ulama dan 

sebagai implementasi dari kaidah al khuruju minal khilaf mustahab. 

 Syekh Nawawi dalam pemikiran fiqhnya juga akomodatif terhadap beberapa 

pendapat ulama. Beliau kadang-kadang mengungkapkan dengan begitu lengkap ragam 

pendapat ulama mengenai suatu persoalan. Dalam jumlah rukun sholat misalnya, beliau 

mengungkapkan bahwa terdapat beragam pendapat ulama mengenai jumlah rukun sholat, 

mulai dari 14, 15, 17, 18, 19, 20 rukun.
8
 Beliau menjelaskan dengan baik mengenai sebab 

perbedaan dan sumber pendapat yang dikutip. Ini merupakan teladan yang baik dalam 

kejujuran intelektual dan apresiasi terhadap pendapat-pendapat ulama. 

Pemikiran moderat Syekh Nawawi Banten juga terlihat dari pendapatnya mengenai 

relasi muslim dan non muslim. Sebelum meninggal, Syekh Nawawi mempunyai pemikiran 

bahwa ketika orang kafir menjadi penjajah atau berbuat dhalim, maka umat Islam tidak 

boleh berhubungan dengan mereka. Sedangan orang kafir yang tidak menjajah, umat Islam 

diperbolehkan menjalin hubungan baik dan kerjasama untuk mencapai tujuan kebaikan 

dunia. Karena dalam pandangan Syekh Nawawi, manusia seluruhnya bersaudara, 

meskipun mereka kafir.
9
 

                                                           
7
 Syekh Nawawi bin Umar Al- Jawi, Kasyifatu As-Saja, (Jakarta: Darul Kutub Islamiyah, 2008), 36. 

8
 Syekh Nawawi bin Umar Al- Jawi, Kasyifatu As-Saja, 89. 

9
 Mastuki HS dan M Ishom El-Saha (editor), Intelektualisme Pesantren, (Jakarta, Diva Pustaka, 

2003), Seri 2, 120. 



Ahmad Muzakki 

 

 

146 
 

Selanjutnya dalam bidang tasawuf, sebenarnya banyak sekali pemikiran Syekh 

Muhammad Nawawi Banten. Namun, hanya beberapa saja yang akan dipaparkan dalam 

tulisan ini. Salah satu konsep tasawwuf Syekh Muhammad Nawawi yang menurut penulis 

memuat nilai wasathiyah adalah berkenaan jaminan rezeki manusia antara tawakkal dan 

bekerja. Perlu diakui bahwa pemahaman yang salah tentang tawakkal dapat membuat umat 

Islam malas untuk bekerja dan berusaha. 

 Dalam al-Quran Allah berfirman yang artinya : “Tiada satupun dabbah (binatang 

melata) di bumi kecuali Allah tanggung rezekinya”. Kemudian timbul pertanyaan, 

mengapa masih banyak orang miskin yang kelaparan dan bayi-bayi mungil kekurangan 

gizi, bukankah Allah akan memberikan jalan keluar dan memberikan rezeki yang tidak 

disangka-sangka bagi orang yang bertakwa kepadaNya. 

 Mari kita mulai dengan membahas tentang kata-kata “miskin”. Bentuk asal dari 

kata miskin adalah sakana yang artinya adalah diam atau tidak bergerak. Diperoleh kesan 

bahwa faktor utama penyebab kemiskinan adalah sikap berdiam diri, tidak mau bekerja 

dan berusaha. Hal ini akan lebih nampak ketika kita memahami makna dabbah 

sebagaimana yang tercantum dalam firman Allah di atas, yang arti harfiyahnya adalah 

yang bergerak/melata. Berarti yang dijamin rezekinya adalah siapa yang aktif bergerak 

mencari rezeki, bukan yang diam menanti tanpa adanya usaha yang berarti.
10

 

Bekerja dan kegiatan ekonomi adalah ibadah dan jihad. Oleh sebab itu  islam 

menganjurkan umatnya untuk memproduksi dan berperan dalam berbagai bentuk aktivitas 

ekonomi : Pertanian, perkebunan, perikanan, perindustrian, dan perdagangan. Islam 

memberkati pekerjaan dunia ini dan menjadikannya bagian dari ibadah dan jihad.  

 Suatu ketika Sayyidina Umar melewati sekelompok orang-orang, beliau bertanya, 

“Apa yang kamu laksanakan?” Mereka menjawab, “Kami bertawakkal.” Umar berkata , 

“Bukan, tetapi kamu menggatungkan nasibmu kepada  orang lain. Yang bertawakkal 

dengan sebenarnya ialah orang yang menaburkan benih di tanah lalu menyerahkan 

keberuntungannya kepada Allah.” 

 Syekh Nawawi dalam Qomi` al-Thugyannya memberikan penjelasan yang luar 

biasa berkenaan dengan hal ini. Beliau mengutip pendapat ulama bahwa wajib hukumnya 

mencari rezeki yang halal baik melalui usaha pertanian, perdagangan dan industri. Orang 

                                                           
10

 Quraish Shihab, Membumikan Al-Quran, (Jakarta: Lentera Hati, 2009), 449-450. 



Ahmad Muzakki 

 

 

147 
 

tidak bekerja bisa disebabkan oleh tiga alasan yaitu malas, alasan takwa dan malu atau 

takut tantangan.
11

  

 Orang yang malas bekerja akan menjadi peminta-minta. Sedangkan orang yang 

tidak bekerja dengan alasan takwa akan menjadi  orang yang berharap atas pemberian 

manusia dan makan dengan agamanya. Kemudian orang yang tidak bekerja karena alasan 

malu dan takut tantangan, maka akan menjadi pencuri yang mengganggu ketenangan 

masyarakat. 

 Diakhir ungkapannya dalam masalah bekerja ini, beliau menyampaikan bahwa 

bekerja sama dengan keharusan mencari ilmu. Hukum bekerja dalam pandangan Syekh 

Nawawi dibagi menjadi empat. Pertama, wajib bekerja untuk memenuhi kebutuhan 

minimal dirinya, keluarga dan agamanya. Kedua, sunnah bekerja untuk biaya tambahan 

untuk berderma dengan sesama. Ketiga, mubah bekerja untuk biaya tambahan dalam 

rangka mencari kenikmatan dan keindahan. Keempat, haram bekerja jika bertujuan untuk 

berbangga-bangga semata.
12

 

Pemikiran Syekh Nawawi ini memiliki kontribusi yang sangat besar dalam 

membangkitkan etos kerja bangsa ini. Atas dasar inilah, bangsa Indonesia harus mulai 

bangkit dan membangun semangat baru demi kemajuan bangsa ini. Dengan pemikiran 

Syekh Nawawi ini, diharapkan bangsa ini dapat memiliki karakter yang moderat, ulet, 

tekun dan kreatif. 

 Pemikiran tasawwuf Syekh Nawawi lainnya misalnya berkenaan dengan 

kedisiplinan. Dalam Maraqil Ubudiyah ada pembahasan mengenai Adab al-Isti`dad Li 

Sairissholah yaitu tatakrama berkenaan dengan persiapan sholat. Dalam pembasan ini 

beliau menganjurkan agar seorang muslim bersiap-siap untuk melaksanakan sholat lima 

waktu sebelum waktunya tiba. Hendaknya tiap hendak tiba waktu sholat jangan disibukkan 

dengan selain amal soleh. Di akhir pembahasan masalah ini, beliau berpesan agar tidak 

gembira kecuali karena bertambahnya ilmu dan amal soleh. 

Menurut hemat saya, pemikiran ini adalah perpaduan antara fiqh dan tasawwuf. 

Perpaduan semacam ini banyak ditemukan dalam kitab-kitab karya beliau. Dalam Kasifah 

al-Saja masalah zakat misalnya, beliau memiliki gagasan untuk segera dibayarkan apabila 

                                                           
11

 Syekh Muhammad Nawawi  Banten, Qomi` al-Thugyan, (Jakarta: Darul kutub Islamiyah, 2002), 

12 
12

 Ibid, 12 



Ahmad Muzakki 

 

 

148 
 

telah memenuhi syarat. Jika diakhirkan kemudian rusak, maka harus diganti sesuai 

kuantitas dan kualitas barang tersebut kemudian segera dibayarkan.
13

  

Pemikiran ini tentunya sangat sosialis, karena dapat membantu orang-orang yang 

membutuhkan. Relasi antara orang kaya dan orang miskin harus dicairkan melalui 

kegiatan sosial semacam zakat. Zakat dapat menjadi ibadah yang memberikan solusi 

ekonomi bagi fakir miskin. 

KESIMPULAN 

Dalam pandangan Syekh Nawawi Banten, fiqh dan tasawwuf tidak boleh dipisah-pisah. 

Keduanya bagaikan ruh dan jasad yang saling menyatu satu dengan lainnya. Dalam karya-

karyanya yang banyak memadukan antara fiqh dan tasawwuf beliau mengajarkan agar ada 

keseimbangan antara tawakkal dan bekerja, ibadah sosial dan ibadah ritual, meletakkan 

semua ilmu secara sejajar, memposisikan tokoh-tokoh Islam dengan baik. Nilai-nilai 

moderasi dalam pemikiran fiqhnya diantaranya adalah selalu berusaha meminimalisir 

perbedaan pendapat, toleran di tengah perbedaan pendapat madzhab, berhati-

hati(ihtiyath) dalam menetapkan hukum, serta tidak fanatik madzhab. Sedangkan diantara 

pemikiran moderatnya dalam tasawwuf adalah ajaran tentang perpaduan antara syariat, 

thariqot dan hakikat, antara tawakkal dan ikhtiyar dalam mencari rezeki. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

`Afify, Abul `Alaa, Tashawwuf al Islam wa Tarikhikhi, (Iskandariyah: Lajnah al Ta‟lif wa 

al-Tarjamah wa al Nasyr, 1999) 

Al-Ghazali, Ihya‟ „Ulum ad-Din, (Semarang: Toha Putra, 2001). 

Al-Kurdi, Amin,  Tanwir al-Qulub fi Mu‟amalah „Alam al-Ghuyub, (Surabaya: Penerbit 

al-Hidayah, 2000). 

As-Suhrawardi, Awarif al_Ma`rif (Singapura: Kamisy Ihya‟ „Ulum al-Din, 2001). 

Hafiun, Muhammad, Teori Asal Usul Tasawuf, (Jurnal Dakwah, Vol. XIII, No. 2 Tahun 

2012). 

HS, Mastuki dan El-Saha, M Ishom (editor), Intelektualisme Pesantren, (Jakarta: Diva 

Pustaka, 2003) 

                                                           
13

 Syekh Nawawi bin Umar Al- Jawi, Kasyifatu As-Saja, (Jakarta: Darul Kutub Islamiyah, 2008,) 

186. 

 



Ahmad Muzakki 

 

 

149 
 

Khoiri, Alwan,et, al-Akhlak/Tasawuf, (Yogyakarta: Pokja Akademik UIN Sunan Kalijaga, 

2005). 

Misrawi, Zuhairi, Hadratussyaikh Hasyim Asy‟ari Moderasi, Keutamaan, dan 

Kebangsaan, (Jakarta: PT Kompas Media Nusantara, 2010).. 

Nawawi, Syekh Muhammad bin Umar Al- Jawi, Bahjatul Wasail Bisyarhi Masail, 

(Jakarta: Darul kutub Islamiyah, 2008). 

Nawawi, Syekh Muhammad bin Umar Al- Jawi, Kasyifatu As-Saja, (Jakarta: Darul Kutub 

Islamiyah, 2008). 

Nawawi, Syekh Muhammad bin Umar Al- Jawi, Qomi` al-Thugyan, (Jakarta: Darul kutub 

Islamiyah, 2002). 

Muhajir, Afifuddin, Membangun Nalar Islam Moderat : Kajian Metodologis, (Situbondo: 

Tanwirul Afkar, 2018). 

Readi, Abdul Kadir, Arkeologi Tasawwuf, (Jakarta: Mizan, 2016). 

Shihab, Quraish, Membumikan Al-Quran, (Jakarta: Lentera Hati, 2009), 449-450. 

Sholikhin, Muhammad, Tradisi Sufi dari Nabi, (Yogyakarta: Cakrawala, 2009). 

Yasid, Abu, Epistemologi Fiqh, (Situbondo: Ibrahimy Pres, 2010). 

Yasid, Abu, Membangun Islam Tengah : Refleksi Dua Dekade Mahad Aly Situbondo, 

(Yogyakarta: Lkis, 2010). 

 

 

 


