Fighul Hadits: Jurnal Kajian Hadits dan Hukum islam
Vol 1, No 2, 2023. Hal. 141-149, ISSN (Print): 2986-3961_ISSN (Online): 2986-2434

Nilai-Nilai Moderasi Dalam Pemikiran Figh Dan Tasawwuf Syekh
Muhammad Nawawi Banten

Ahmad Muzakki
Ma"had Aly PP Zainul Hasan Genggong
Pajarakan Probolinggo
muzakkipasca@gmail.com

Abstrak

Penelitian ini bertujuan meneliti nilai-nilai moderasi pemikiran figh dan taswuf Syekh Muhammad Nawawi
Banten. Setelah dilakukan penelitian menggunakan metode kajian pustaka, maka diperoleh kesimpulan
bahwa Dalam pandangan Syekh Nawawi Banten, figh dan tasawwuf tidak boleh dipisah-pisah. Keduanya
bagaikan ruh dan jasad yang saling menyatu satu dengan lainnya. Dalam karya-karyanya yang banyak
memadukan antara figh dan tasawwuf beliau mengajarkan agar ada keseimbangan antara tawakkal dan
bekerja, ibadah sosial dan ibadah ritual, meletakkan semua ilmu secara sejajar, memposisikan tokoh-tokoh
Islam dengan baik. Nilai-nilai moderasi dalam pemikiran fighnya diantaranya adalah selalu berusaha
meminimalisir perbedaan pendapat, toleran di tengah perbedaan pendapat madzhab, berhati-
hati(ihtiyath) dalam menetapkan hukum, serta tidak fanatik madzhab. Sedangkan diantara pemikiran
moderatnya dalam tasawwuf adalah ajaran tentang perpaduan antara syariat, tharigot dan hakikat, antara
tawakkal dan ikhtiyar dalam mencari rezeki.

Abstract

This study aims to examine the moderation values of figh and Sufism thought of Sheikh Muhammad Nawawi
Banten. After conducting research using the literature review method, it was concluded that in the view of
Sheikh Nawawi Banten, figh and Sufism should not be separated. Both are like the spirit and body that are
integrated with each other. In many of his works that combine figh and tasawwuf, he teaches that there
should be a balance between tawakkal and work, social worship and ritual worship, putting all knowledge in
parallel, positioning Islamic figures properly. The values of moderation in his figh thinking include always
trying to minimize differences of opinion, being tolerant in the midst of differences in madzhab opinion,
being careful (ihtiyath) in determining the law, and not being fanatical about madzhab. While among his
moderate thoughts in tasawwuf are teachings about the combination of sharia, tharigot and hakikat, between
tawakkal and ikhtiyar in seeking sustenance.

PENDAHULUAN

Syekh Nawawi Banten merupakan ulama yang memiliki produktifitas yang tinggi
dalam dunia tulis menulis. Karya tulisnya kurang lebih 115 kitab dalam berbagai bidang
ilmu seperti tafsir, hadits, figh, ushul figh, tauhid, tasawwuf, nahwu, dan tasrif. Karya-
karya beliau dibaca dan kaji dengan baik di berbagai pesantren di Indonesia. Nama beliau
telah masyhur tidak hanya di Nusantara, bahkan di berbagai belahan dunia.

Karya tulis beliau yang berjudul Tafsir Munir Li Ma alim at-Tanzil al-Mufassir “an
Wujuhi Mahasin at-Ta'wil mendapatkan apresiasi yang luar biasa dari para ulama di
Mesir. Berkat karya inilah beliau sangat dihormati dan dimulyakan dan beliau
mendapatkan kedudukan mulia dengan gelar Sayyid Ulama Hijaz. Gelar ini merupakan
pencapaian luar biasa yang memang pantas disandang oleh Syekh Muhammad Nawawi

yang menguasai berbagai disiplin ilmu.

141


mailto:muzakkipasca@gmail.com

Ahmad Muzakki

Dalam beberapa karya kitab beliau, nampak pemikiran-pemikiran moderat. Salah
satunya dalam kitab figh dan tasawufnya. Oleh karena itulah artikel ini akan mencoba
mengulas dan menjabarkan nilai-nilai moderasi pemikiran figh dan taswuf Syekh

Muhammad Nawawi Banten.

PEMBAHASAN

Moderasi Islam menjadi penting untuk dikembangkan, karena sikap moderat
dianggap sebagai jalan tengah dalam memecahkan masalah. Seorang muslim moderat
senantiasa memandang moderasi sebagai sikap yang paling adil dalam memahami
agama. Hakikat ajaran Islam adalah kasih sayang, maka seorang muslim moderat
senantiasa mendahulukan perdamaian dan menghindari kekerasan pemikiran atau
tindakan. Seorang muslim moderat senantiasa memandang dan memperlakukan semua
orang secara adil dan setara.Selain itu, kalangan muslim moderat senantiasa
mengutamakan nilai-nilai kemanusiaan dan demokrasi, karena ajaran Islam mendorong
agar demokrasi dijadikan alternatif dalam mewujudkan nilai-nilai kemanusiaan.

Moderasi Islam dalam bahasa arab disebut dengan al-Wasathiyyah al-Islamiyyah.
Al-Qardawi menyebut beberapa kosakata yang serupa makna dengannya termasuk kata
tawazun, i'tidal, ta'adul dan istigamah. Sementara dalam bahasa inggris sebagai Islamic
Moderation. Moderasi Islam adalah sebuah pandangan atau sikap yang selalu berusaha
mengambil posisi tengah dari dua sikap yang berseberangan dan berlebihan sehingga salah
satu dari kedua sikap yang dimaksud tidak mendominasi dalam pikiran dan sikap
seseorang. Dengan kata lain seorang Muslim moderat adalah Muslim yang memberi setiap
nilai atau aspek yang berseberangan bagian tertentu tidak lebih dari porsi yang semestinya.

Adapun istilah moderasi menurut Khaled Abou el-Fadl dalam The Great Theft
adalah paham yang mengambil jalan tengah, yaitu paham yang tidak ekstem kanan dan
tidak pula ekstrem kiri."! K.H. Abdurrahman Wahid pun merumuskan bahwa moderasi
harus senantiasa mendorong upaya untuk mewujudkan keadilan sosial yang dalam agama
dikenal dengan al-maslahah al- ‘ammah. Bagaimanapun hal ini harus dijadikan sebagai
fondasi kebijakan publik, karena dengan cara yang demikian itu kita betul-betul

menerjemahkan esensi agama dalam ruang publik. Dan setiap pemimpin mempunyai

1 Zuhairi Misrawi, Hadratussyaikh Hasyim Asy’ari Moderasi, Keutamaan, dan Kebangsaan,
(Jakarta: PT Kompas Media Nusantara, 2010), 13.

142



Ahmad Muzakki

tanggung jawab moral yang tinggi untuk menerjemahkannya dalam kehidupan nyata yang
benar-benar dirasakan oleh publik.?

Menurut Kiai Afifuddin Muhajir moderasi dalam Islam memiliki dua arti. Pertama,
moderasi berarti bukan ini dan bukan itu. Misalnya konsep Islam tentang nafkah adalah
jalan tengah antara kikir (taqtir) dan boros (israf), artinya Islam mengajarkan agar pemberi
nafkah tidak kikir dan tidak boros, melainkan ada diantara keduanya.® Hal ini bisa dilihat
dalam firman Allah surat Al-lsra’,

[20/6 Y] 15 5hda i sha 28 il 0K gl W clife. ) 40 fha 15 0085 Y5
“Dan janganlah kamu jadikan tanganmu terbelenggu pada lehermu dan janganlah kamu
terlalu mengulurkannya karena itu kamu menjadi tercela dan menyesal.”

Arti kedua dari moderasi menurut Kiai Afifuddin Muhajir adalah bukan hanya ini
dan bukan hanya itu, misalnya Islam antara jasmani dan rohani. Maksudnya Islam tidak
hanya mengurusi masalah-masalah yang bersifat jasmani dan tidak hanya mengurusi yang
rohani saja, tetapi mengurusi keduanya secara bersamaan. Contoh lain, Islam antara nash
dan ijtihad. Artinya hukum Islam tidak hanya didasarkan pada nash semata, namun juga
melibatkan aktifitas ijtihad.* Untuk contoh yang terakhir ini dapat dilihat dari dialog antara
Rasulullah dengan Muadz bin Jabal ketika diutus ke Yaman,

oy ¢ by ale ) lm i O505 O Mak (8 803 O3 ¢ OB Gaia Jal be Sk lalal (2

A e J6 ¢ B S bl 6 8 b Gl (e 18] el K AT JE ¢ il D) 13k

& a1 ol 1L B854 06 ¢l ade il oo ) 500 8y ol 06 ¢ £ IS

dﬁj&ﬂ“mw‘ ROLY LSJJ-'-"“-‘-"““ J sl Galad ; J ¢ ;‘Yj@'i)i\gjg cJE 0 alugale

plossy e il a0 5 Wl € sy e ) s ) 55 O 5k
“Dari beberapa orang penduduk Himsh, diceritakan dari beberapa sahabat Mu adz bin
Jabal, bahwa sesungguhnya saat Rasulullah bermaksud mengutus Mu'adz untuk
berdakwah ke negeri Yaman, beliau bertanya kepada Mu'adz: Bagaimana caramu
memutuskan persoalan yang akan kamu hadapi? Mu'adz menjawab: saya akan
memutuskannya berdasarkan Alquran. Nabi bertanya lagi: Jika dalam Alquran tidak
Kamu temukan jawabannya? Mu adz menjawab: dengan Sunnah Rasulullah. Sang Nabi

pun bertanya lagi: andaikata di dua sumber itu tidak dijumpai jawabannya? Mu adz pun

2 -
Ibid, 14.
¥ Afifuddin Muhajir, Membangun Nalar Islam Moderat : Kajian Metodologis, (Situbondo: Tanwirul
Afkar, 2018), 5.
* 1bid, 6.

143



Ahmad Muzakki

menjawab: Saya akan berijtihad dengan menggunakan akalku untuk menyelesaikan hal itu
dan saya tidak akan ceroboh dalam berijtihad. Setelah itu, Rasulullah saw. menepuh dada
Muadz (sebagai pertanda setuju dan bangga atas kecerdasan Mu adz bin Jabal, seraya
bersabda: Segala puji bagi Allah Yang telah memberi taufiq kepada utusannya Rasulullah
(Mu adz) sesuai yang dikehendaki oleh Rasulullah.”™

Moderasi (wasathiyyah) merupakan ciri khas agama Islam yang merupakan
perpaduan dan penyatuan dari konsep ta'adul, tawazun dan tawassuth. Ungkapan
wasathiyyah bisa ditemukan dalam ayat Alquran dan Hadits Nabi berikut ini,

[143/5 5] 1o e 3550 & K05 Gl S a5 158 K00 Uiy Bl a8 sy
“Dan demikian (pula) Kami telah menjadikan kamu (umat Islam), umat yang adil dan
pilihan agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan agar Rasul (Muhammad)

menjadi saksi atas (perbuatan) kamu.” (Al-Bagarah:143)

Sementara diantara hadits yang menjelaskan wasathiyyah yaitu,
Gl 55 A

“Sebaik-baik urusan adalah jalan tengahnya.”

Ada juga Hadits lain yang mirip dengan hadits di atas yaitu,
S ol Gl G 5 el Jae Y1 R
“Dan sebaik-baik amal perbuatan adalah yang tengah-tengah, dan agama Allah ada
diantara yang beku dan yang mendidih”.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa moderasi merupakan ciri khas Islam
yang memiliki ciri-ciri tawassuth, ta’adul dan tawazun dalam setiap pola fikir, pola
bertindak, dan berperilaku. Pada tataran praktisnya, wujud moderat dalam Islam dapat
diklasifikasi menjadi empat wilayah pembahasan,® yaitu: 1). Moderat dalam persoalan
agidah; 2). Moderat dalam persoalan ibadah; 3). Moderat dalam persoalan perangai dan

budi pekerti; 4) Moderat dalam persoalan pembentukan syariat.

5 Abu Dawud Sulaiman bin al-Asy “ats al-Sajistani, Sunan Abi Dawud, (Beirut: al-Maktabah al-
*Ashriyah, 2001), Juz 111, 303.

® Abu Yazid, Membangun Islam Tengah : Refleksi Dua Dekade Mahad Aly Situbondo, (Yogyakarta:
Lkis, 2010), 38.

144



Ahmad Muzakki

Pada tataran yang lebih rinci bentuk-bentuk keseimbangan dalam Islam dapat
diklasifikasikan ke dalam berbagai ragam pranata kehidupan beragama. Diantaranya
adalah moderasi dalam ibadah, moderasi dalam agidah, moderasi dalam figh, dan moderasi
dalam tasawwuf. Penulis dalam kajian ini akan fokus kepada wasathiyah dalam pemikiran
figh dan tasawwuf Syekh Nawawi Banten.

Diantara pemikiran figh moderat Syekh Nawawi Banten adalah toleran di tengah
perbedaan pendapat madzhab. Dalam kitab-kitab Syafi‘iyah sering dijumpai ungkapan al
khuruju minal khilaf mustahab (keluar dari perbedaan pendapat adalah lebih disukai).
Kaidah ini sering diimplementasikan oleh Syekh Nawawi Banten sebagai upaya
mengkompromikan pendapat-pendapat yang berbeda diantara beberapa madzhab.

Dalam kitab Kasifatu As-Saja misalnya, ketika Syekh Nawawi Banten membahas
tentang sunah-sunah wudhu’, beliau memasukkan ad-dalku (menggosok-gosok anggota
wudhu® dan membasuh seluruh rambut kepala sebagai bagian dari sunnah wudhu'.” Hal
tersebut dilakukan untuk menengahi berbagai perbedaan pendapat diantara ulama dan
sebagai implementasi dari kaidah al khuruju minal khilaf mustahab.

Syekh Nawawi dalam pemikiran fighnya juga akomodatif terhadap beberapa
pendapat ulama. Beliau kadang-kadang mengungkapkan dengan begitu lengkap ragam
pendapat ulama mengenai suatu persoalan. Dalam jumlah rukun sholat misalnya, beliau
mengungkapkan bahwa terdapat beragam pendapat ulama mengenai jumlah rukun sholat,
mulai dari 14, 15, 17, 18, 19, 20 rukun.® Beliau menjelaskan dengan baik mengenai sebab
perbedaan dan sumber pendapat yang dikutip. Ini merupakan teladan yang baik dalam
kejujuran intelektual dan apresiasi terhadap pendapat-pendapat ulama.

Pemikiran moderat Syekh Nawawi Banten juga terlihat dari pendapatnya mengenai
relasi muslim dan non muslim. Sebelum meninggal, Syekh Nawawi mempunyai pemikiran
bahwa ketika orang kafir menjadi penjajah atau berbuat dhalim, maka umat Islam tidak
boleh berhubungan dengan mereka. Sedangan orang kafir yang tidak menjajah, umat Islam
diperbolenkan menjalin hubungan baik dan kerjasama untuk mencapai tujuan kebaikan
dunia. Karena dalam pandangan Syekh Nawawi, manusia seluruhnya bersaudara,

meskipun mereka kafir.°

7 Syekh Nawawi bin Umar Al- Jawi, Kasyifatu As-Saja, (Jakarta: Darul Kutub Islamiyah, 2008), 36.

8 Syekh Nawawi bin Umar Al- Jawi, Kasyifatu As-Saja, 89.

° Mastuki HS dan M Ishom El-Saha (editor), Intelektualisme Pesantren, (Jakarta, Diva Pustaka,
2003), Seri 2, 120.

145



Ahmad Muzakki

Selanjutnya dalam bidang tasawuf, sebenarnya banyak sekali pemikiran Syekh
Muhammad Nawawi Banten. Namun, hanya beberapa saja yang akan dipaparkan dalam
tulisan ini. Salah satu konsep tasawwuf Syekh Muhammad Nawawi yang menurut penulis
memuat nilai wasathiyah adalah berkenaan jaminan rezeki manusia antara tawakkal dan
bekerja. Perlu diakui bahwa pemahaman yang salah tentang tawakkal dapat membuat umat
Islam malas untuk bekerja dan berusaha.

Dalam al-Quran Allah berfirman yang artinya : “Tiada satupun dabbah (binatang
melata) di bumi kecuali Allah tanggung rezekinya”. Kemudian timbul pertanyaan,
mengapa masih banyak orang miskin yang kelaparan dan bayi-bayi mungil kekurangan
gizi, bukankah Allah akan memberikan jalan keluar dan memberikan rezeki yang tidak
disangka-sangka bagi orang yang bertakwa kepadaNya.

Mari kita mulai dengan membahas tentang kata-kata “miskin”. Bentuk asal dari
kata miskin adalah sakana yang artinya adalah diam atau tidak bergerak. Diperoleh kesan
bahwa faktor utama penyebab kemiskinan adalah sikap berdiam diri, tidak mau bekerja
dan berusaha. Hal ini akan lebih nampak ketika kita memahami makna dabbah
sebagaimana yang tercantum dalam firman Allah di atas, yang arti harfiyahnya adalah
yang bergerak/melata. Berarti yang dijamin rezekinya adalah siapa yang aktif bergerak
mencari rezeki, bukan yang diam menanti tanpa adanya usaha yang berarti.*

Bekerja dan kegiatan ekonomi adalah ibadah dan jihad. Oleh sebab itu islam
menganjurkan umatnya untuk memproduksi dan berperan dalam berbagai bentuk aktivitas
ekonomi : Pertanian, perkebunan, perikanan, perindustrian, dan perdagangan. Islam
memberkati pekerjaan dunia ini dan menjadikannya bagian dari ibadah dan jihad.

Suatu ketika Sayyidina Umar melewati sekelompok orang-orang, beliau bertanya,
“Apa yang kamu laksanakan?” Mereka menjawab, “Kami bertawakkal.” Umar berkata ,
“Bukan, tetapi kamu menggatungkan nasibmu kepada orang lain. Yang bertawakkal
dengan sebenarnya ialah orang yang menaburkan benih di tanah lalu menyerahkan
keberuntungannya kepada Allah.”

Syekh Nawawi dalam Qomi" al-Thugyannya memberikan penjelasan yang luar
biasa berkenaan dengan hal ini. Beliau mengutip pendapat ulama bahwa wajib hukumnya

mencari rezeki yang halal baik melalui usaha pertanian, perdagangan dan industri. Orang

19 Quraish Shihab, Membumikan Al-Quran, (Jakarta: Lentera Hati, 2009), 449-450.

146



Ahmad Muzakki

tidak bekerja bisa disebabkan oleh tiga alasan yaitu malas, alasan takwa dan malu atau
takut tantangan.**

Orang yang malas bekerja akan menjadi peminta-minta. Sedangkan orang yang
tidak bekerja dengan alasan takwa akan menjadi orang yang berharap atas pemberian
manusia dan makan dengan agamanya. Kemudian orang yang tidak bekerja karena alasan
malu dan takut tantangan, maka akan menjadi pencuri yang mengganggu ketenangan
masyarakat.

Diakhir ungkapannya dalam masalah bekerja ini, beliau menyampaikan bahwa
bekerja sama dengan keharusan mencari ilmu. Hukum bekerja dalam pandangan Syekh
Nawawi dibagi menjadi empat. Pertama, wajib bekerja untuk memenuhi kebutuhan
minimal dirinya, keluarga dan agamanya. Kedua, sunnah bekerja untuk biaya tambahan
untuk berderma dengan sesama. Ketiga, mubah bekerja untuk biaya tambahan dalam
rangka mencari kenikmatan dan keindahan. Keempat, haram bekerja jika bertujuan untuk
berbangga-bangga semata.*?

Pemikiran Syekh Nawawi ini memiliki kontribusi yang sangat besar dalam
membangkitkan etos kerja bangsa ini. Atas dasar inilah, bangsa Indonesia harus mulai
bangkit dan membangun semangat baru demi kemajuan bangsa ini. Dengan pemikiran
Syekh Nawawi ini, diharapkan bangsa ini dapat memiliki karakter yang moderat, ulet,
tekun dan kreatif.

Pemikiran tasawwuf Syekh Nawawi lainnya misalnya berkenaan dengan
kedisiplinan. Dalam Maragqil Ubudiyah ada pembahasan mengenai Adab al-Isti'dad Li
Sairissholah yaitu tatakrama berkenaan dengan persiapan sholat. Dalam pembasan ini
beliau menganjurkan agar seorang muslim bersiap-siap untuk melaksanakan sholat lima
waktu sebelum waktunya tiba. Hendaknya tiap hendak tiba waktu sholat jangan disibukkan
dengan selain amal soleh. Di akhir pembahasan masalah ini, beliau berpesan agar tidak
gembira kecuali karena bertambahnya ilmu dan amal soleh.

Menurut hemat saya, pemikiran ini adalah perpaduan antara figh dan tasawwuf.
Perpaduan semacam ini banyak ditemukan dalam kitab-kitab karya beliau. Dalam Kasifah

al-Saja masalah zakat misalnya, beliau memiliki gagasan untuk segera dibayarkan apabila

1 Syekh Muhammad Nawawi Banten, Qomi* al-Thugyan, (Jakarta: Darul kutub Islamiyah, 2002),

12 1hid, 12

147



Ahmad Muzakki

telah memenuhi syarat. Jika diakhirkan kemudian rusak, maka harus diganti sesuai
kuantitas dan kualitas barang tersebut kemudian segera dibayarkan.*®

Pemikiran ini tentunya sangat sosialis, karena dapat membantu orang-orang yang
membutuhkan. Relasi antara orang kaya dan orang miskin harus dicairkan melalui
kegiatan sosial semacam zakat. Zakat dapat menjadi ibadah yang memberikan solusi
ekonomi bagi fakir miskin.
KESIMPULAN
Dalam pandangan Syekh Nawawi Banten, figh dan tasawwuf tidak boleh dipisah-pisah.
Keduanya bagaikan ruh dan jasad yang saling menyatu satu dengan lainnya. Dalam karya-
karyanya yang banyak memadukan antara figh dan tasawwuf beliau mengajarkan agar ada
keseimbangan antara tawakkal dan bekerja, ibadah sosial dan ibadah ritual, meletakkan
semua ilmu secara sejajar, memposisikan tokoh-tokoh Islam dengan baik. Nilai-nilai
moderasi dalam pemikiran fighnya diantaranya adalah selalu berusaha meminimalisir
perbedaan pendapat, toleran di tengah perbedaan pendapat madzhab, berhati-
hati(ihtiyath) dalam menetapkan hukum, serta tidak fanatik madzhab. Sedangkan diantara
pemikiran moderatnya dalam tasawwuf adalah ajaran tentang perpaduan antara syariat,

tharigot dan hakikat, antara tawakkal dan ikhtiyar dalam mencari rezeki.

DAFTAR PUSTAKA

"Afify, Abul "Alaa, Tashawwuf al Islam wa Tarikhikhi, (Iskandariyah: Lajnah al Ta’lif wa
al-Tarjamah wa al Nasyr, 1999)

Al-Ghazali, Thya’ ‘Ulum ad-Din, (Semarang: Toha Putra, 2001).

Al-Kurdi, Amin, Tanwir al-Qulub fi Mu’amalah ‘Alam al-Ghuyub, (Surabaya: Penerbit
al-Hidayah, 2000).

As-Suhrawardi, Awarif al_Ma'rif (Singapura: Kamisy Thya’ ‘Ulum al-Din, 2001).

Hafiun, Muhammad, Teori Asal Usul Tasawuf, (Jurnal Dakwah, Vol. XIII, No. 2 Tahun
2012).

HS, Mastuki dan El-Saha, M Ishom (editor), Intelektualisme Pesantren, (Jakarta: Diva
Pustaka, 2003)

13 Syekh Nawawi bin Umar Al- Jawi, Kasyifatu As-Saja, (Jakarta: Darul Kutub Islamiyah, 2008,)
186.

148



Ahmad Muzakki

Khoiri, Alwan,et, al-Akhlak/Tasawuf, (Yogyakarta: Pokja Akademik UIN Sunan Kalijaga,
2005).

Misrawi, Zuhairi, Hadratussyaikh Hasyim Asy’ari Moderasi, Keutamaan, dan
Kebangsaan, (Jakarta: PT Kompas Media Nusantara, 2010)..

Nawawi, Syekh Muhammad bin Umar Al- Jawi, Bahjatul Wasail Bisyarhi Masail,
(Jakarta: Darul kutub Islamiyah, 2008).

Nawawi, Syekh Muhammad bin Umar Al- Jawi, Kasyifatu As-Saja, (Jakarta: Darul Kutub
Islamiyah, 2008).

Nawawi, Syekh Muhammad bin Umar Al- Jawi, Qomi" al-Thugyan, (Jakarta: Darul kutub
Islamiyah, 2002).

Mubhajir, Afifuddin, Membangun Nalar Islam Moderat : Kajian Metodologis, (Situbondo:
Tanwirul Afkar, 2018).

Readi, Abdul Kadir, Arkeologi Tasawwuf, (Jakarta: Mizan, 2016).

Shihab, Quraish, Membumikan Al-Quran, (Jakarta: Lentera Hati, 2009), 449-450.

Sholikhin, Muhammad, Tradisi Sufi dari Nabi, (Yogyakarta: Cakrawala, 2009).

Yasid, Abu, Epistemologi Figh, (Situbondo: Ibrahimy Pres, 2010).

Yasid, Abu, Membangun Islam Tengah : Refleksi Dua Dekade Mahad Aly Situbondo,
(Yogyakarta: Lkis, 2010).

149



